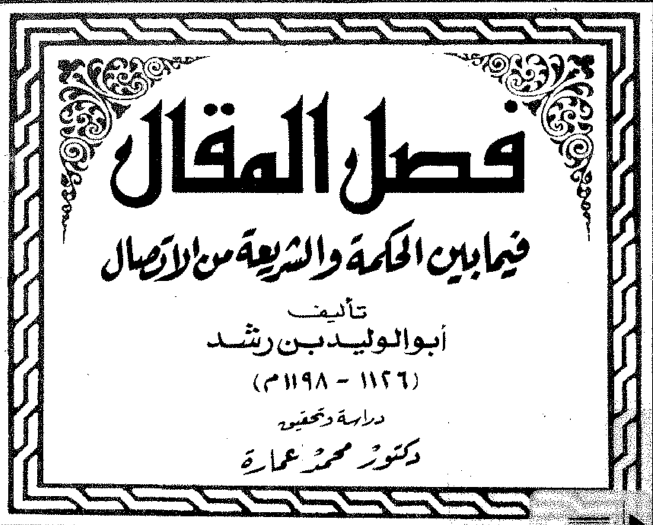
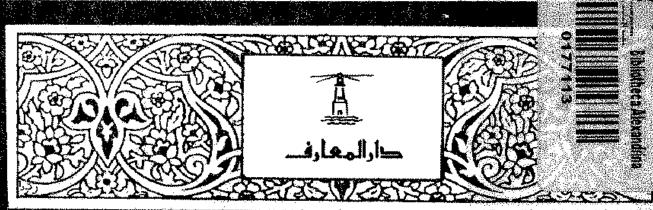
# ذخائرالعرب





181

<u>ئ</u> د

### فضل المَهنال فيمابين الحكمة والشريجة من الاتصال

## خخائرالمرب ‹؛

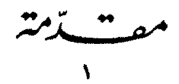
## فضل المهنال فيمابين الحكمة والشريعة من الاتصال

تألیف أبوالولتد بن رشسه (۱۱۲۸ – ۱۱۲۸)

دواسة وتعقیق دکتون/ محسقہ عسسقارة

الطبعة الثالثة





أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد ، من أشهر فلاسفة الإسلام ، وفي مقدمة من شرحوا كتب حكيم اليونان ( أرسطو ) ، ومن أبرز الفلاسفة المسلمين الذين حاولوا التوفيق بين الحكمة والشريعة .

وقد درست حياته وسيرته ، في تفصيل ، منذ النصف الثاني من القرن الماضي ، ونكتني هنا بأن نشير إلى بعض نقط هامة في تاريخ حياته :

- فهو أولا من أسرة ذات نفوذ علمي كبير ، وسلطان قضائي ملحوظ ، فقد كان جده لأبيه قاضياً لقرطبة (١)، كما كان من كبار فقهاء المذهب المالكي ، وهو المذهب السائد في بلاد المغرب والأندلس ، واشتغل كذلك بالسياسة والشئون العامة .
- عندما ولد ابن رشد في مدينة « قرطبة » ( ٢٠٥ ه ١١٢٦ م) كانت دولة « المرابطين » (٢) على وشك الانهيار ، إذ أن ميلاده سبق وفاة إمام دولة « الموحدين » عمد بن تومرت (٣) بأر بعة أعوام .
- تتلمذ ابن رشد فی الطب « لأبی جعفر هارون » (نا) ، و « أبی مروان بن جربول

<sup>(</sup>١) كانت حاضرة الأندلس زمن المكم الأموى وزينة المدن الأندلسية ، وكان الماشى ويستضىء بسروج قرطبة ثلاث فراسخ، لاينقطع عنه الفوه » . : عبد الواحد المراكثي (المعجب في تلخيص أخبار المغرب ) . تحقيق : محمد سعيد العربان ، طبعة المجلس الأعلى الشئون الإسلامية .القاهرة سنة ١٩٦٣ م . من ٥٦ - ٤٥٨ .

 <sup>(</sup>۲) هى التي أسلما بالمغرب. « يوسف بن تاشفين » (١٠٩٠ -- ١١٠٦م) ، وإنتهت في عهد « إسحق» خامس سلاطينها (١١٤٦ -- ١١٤٧ م) وكانت السيادة الفكرية فيها المفتهاء الذين وقفوا من العلوم العقلية موقفاً غير ودى إلى حد كبير .

 <sup>(</sup>٣) (١٠٧٨ -- ١١٣٠ م) وهو المؤسس الفكرى لدولة الموحدين ، أما سلطتها السياسية والإدارية فقد ظهرت على يد خليفته و عبد المؤمن و بعد وفاة و ابن تومرت و بسبعة عشر عاماً (١١٤٧م).

 <sup>(</sup>٤) دائرة الممارف و الحديثة ، الأقرام البستانى . المجلد ٣ . ص ٩٣ . طبعة بيروت سنة ١٩٦٠ م .

البلنسي » (١) ، وفي الفلسفة والإلهيات « لابن طفيل » (٢) .

كما برع فى علم الكلام ، والفقه ، والأدب ، واللغة ، وبرز فى كل ذلك ، حتى لم يكن له فى معظمها من معاصريه نظير ولاقرين.

- تولى منصب القضاء في مدينة و إشبيلية و (٣) أولا سنة ١١٦٩ م ،، ثم أصبح قاضي القضاة بقرطبة في سنة ١١٧١ م.
- فى سنة ١١٦٩م قدمه «ابن طفيل» إلى السلطان المستنير و أبى يعقوب يوسف » (٤)
   الذى كلفه بوضع الشروح والتفاسير على مؤلفات و أرسطو » حتى تستقيم عبارتها
   وتبرأ مما لحقها من عيوب الترجمة وأخطاء الشراح والمفسرين . وشرع ابن رشد فى
   هذا العمل الكبير منذ ذلك التاريخ . .
- عندما تقدمت السن « بابن طفیل » ، تولی ابن رشد منصبه کطبیب خاص
   للسلطان فی بلاط مراکش فی سنة ۱۱۸۲ م .
- عندما مات و أبو يعقوب يوسف » سنة ١١٨٤ م، استمرت حظوة أبى الوليد عند خلفه السلطان و المنصور أبى يوسف يعقوب » (١١٨٤ ١١٩٩ م) لفترة وجيزة ، أعقبتها المحنة التي امتحن بها في فكره وعقيدته سنة ١١٩٥ م حيث نبى إلى مدينة و اليسانة » (٥) على مقربة من قرطبة مع عدد من المشتغلين بالحكمة والعلوم ، وأحرقت كتبه ، وسائر كتب الفلسفة ، وحظر على الناس يومئذ تجاوز الاشتغال بالعلوم العملية والنظر فيًا سوى الطب والنجوم والحساب .

<sup>(</sup>١) نسبة إلى « بلنسية » إحدى مدن الأندلس ، على مسافة أربعة أميال من البحر المترسط . المعجب في تلخيص أخبار المغرب ، ص ٤٥٤ ، وارنست رينان ( ابن رشد والرشدية ) مس ٤٣٥ ، المعجب في تلخيص أخبار المغرب ، ص ٤٥٤ ، وارنست رينان ( ابن رشد والرشدية ) مس ٤٣٥ ، و٣٦ .

<sup>(</sup> ٢ ) هو أبو بكر محمد بن عبد الملك بن طفيل ، طبيب وفليسوف ، ولد في العقد الأول من القرن الثاني عشر الميلادي وتوفي بمدينة مراكش سنة ١١٨٥ م .

 <sup>(</sup>٣) قاعدة ملك بنى عباد بالأندلس ، وحاضرة البلاد فى عصر عبد الواحد المراكثي ، على مسافة ثلاث مراحل من قرطبة .

<sup>( )</sup> هو الذي خلف في الحكم « عبد المؤمن » المؤسس الحقيقي لدولة الموحدين ، فحكم من سنة ١١٦٣ م حتى سنة ١١٨٤ م .

<sup>(</sup> ه ) كانت منى لليهود الأندلسيين ومن لا تطمئن الدولة إلى عقائدهم وأفكارهم .

- عندما انقشعت سحابة هذه المحنة ، عادت لابن رشد حظوته لدى السلطان ،
   ومكانته في البلاط المغربي ، ومكانة الفلسفة والعلوم العقلية في البلاد . ولكن المنية
   لم تمهله بعد ذلك كثيراً ، فتوفى في أول دولة السلطان « الناصر » في ١١ ديسمبر سنة ١١٨٨ م.
- شهد « ابن عربی » (۱) جثمان أبی الولید ابن رشد ، محمولا علی بعیر ، وهو فی طریقه من مدینة و مراکش » ، حیث توفی لیدفن فی بلاد الأندلس ، وقد وضع الحثمان فی ناحیة ، وفی الناحیة الأخرى من حمل البعیر كتبه ومؤلفاته .
- و يذكر و ابن الأبار ، عن أبى الوليد أنه ه كانت الدراية أغلب عليه من الرواية درس الفقه والأصول وعلم الكلام ، وغير ذلك ، ولم ينشأ بالأندلس مثله كمالا وعلماً وفضلا ، وكان على شرفه أشد الناس تواضعاً وأخفضهم جناحاً ، عنى بالعلم من صغره إلى كبره ، حتى حكى عنه أنه لم يدع النظر ولا القراءة منذ عقل إلا ليلة وفاة أبيه وليلة بنائه على أهله ، وأنه سود في ما صنف وقيد وأليف وهذا ب واختصر نحواً من عشرة آلاف ورقة ، ومال إلى علوم الأوائل فكانت له فيها الإمامة دون أهل عصره ، وكان يفزع إلى فتواه فى الفقه ، مع الحظ عصره ، وكان يفزع إلى فتواه فى الفقه ، مع الحظ الوافر من الإعراب والآداب ، حتى حكى عنه أبو القاسم بن الطيلسان : أنه كان يخفظ شعرى حبيب والمتنبى ويكثر التمثيل بهما فى مجلسه ، ويورد ذلك أحسن إيراد » (1).

 <sup>(</sup>١) هو الشيخ المتصوف أبو بكر محمد بن على محيى الدين بن عربى ، المولود في « مرسية »
 سنة ١١٦٥ م والمتوفى بدمشق سنة ١٧٤٠ م ، ويعد أبرز المتصوفة الفلاسفة المسلمين الذين قالوا
 بوحدة الوجود .

<sup>(</sup>٢) رينان (ابن رشد والرشدية) ص ه٣٠ ، ٢٣٦ عن (مخطوط الجمعية الآسيوية) .

ف (فصل المقال) و (ضميمة العلم الإلهي) عرض ابن رشد لثلاث من القضايا الرئيسية التي دار حولها الحلاف بين الفلاسفة والمتكلمين :

١ ــ العالم ، وهل هو قديم أو محدث . . ومعنى القدم والحدوث .

٢ -- العلم الإلهي ، وهل هو محيط بالجزئيات ، أومقتصر على الكليات .

٣ ـــ المعاد ، وهل هومادي أو روحي .

ولكن قصد ابن رشد لم يكن ، في هذا النص الذي نقدم له ، إلى هذه القضايا في الأساس ، لأنها أكبر من أن يوفيها حقها من البحث في هذا الحيز الضيق والنطاق المحدود، هذا ؛ إلى أنه قد وفاها حقها عندما ناقش فيها المتكلمين في كتابه (مناهج الأدلة) ، وعندما رد على الإمام الغزالي في (تهافت التهافت) ، وإنما كان تعرضه لهذه القضايا هنا من باب ضرب الأمثلة وتقديم النماذج التطبيقية التي يوضح بها مقصده من هذا النص ، والذي هو أساساً إثبات إناء الحكمة ( الفلسفة) للشريعة ، وتقديم المنهج الذي نصل باستخدامه إلى الإيمان بهذا الإعاء ...

فهذا النص أقرب إلى أن يكون حديثاً فى المنهج منه إلى أن يكون ساعياً إلى دراسة هذه القضايا الثلاث التى عرض لها بالإشارة والتمثيل .. ومن هنا تأتى أهميته بين نصوص ابن رشد المؤلفة ، التى اشتملت على وجهات نظره الخاصة أكثر مما اشتملت عليها شروحه على كتب أرسطو .

ومن بينَ عناصر هذا المنهج الذي قدمه ابن رشد في هذا النُص ، يبرز لنا عنصران :

التأويل ٧ - واختلاف مراتب الناس باختلاف طباعهم وتفاضلها في التصديق:
 التأويل: وهو أمريراه ابن رشد ضروريبًا لأهل النظر أكثر من ضرورته للفقهاء،
 لأنهم أقدر عليه ، وأحق باستخدامه ، ولأن دواعيهم إليه لاتقاس بها دواعي الفقهاء في هذا المقام . . كما يراه السبيل إلى نني مايبدو من تعارض وتناقص بين ظواهر بعض النصوص وبين الحقائق اليقينية التي تجيء ثمرة للبرهان عند أهل النظر والمشتغلين

بصناعة الحكمة . . وهو يقطع بصلاحيات التأويل فى كل المواطن والمواقف التى يبدو فيها مثل هذا التعارض بين ظواهر النصوص ومعطيات البرهان .

ومعنى التأويل عناه : « هو إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية ، من غير أن يخل ذلك بعادة لسان العرب فى التجوز » وذلك مثل أن يسمى الشيء « بشبيهه أو بسببه أولاحقه أومقارنة » إلخ .. إلخ ..

والعلة فى لزوم التأويل لأهل النظر أكثر من لزومه للفقهاء ، نابعة من الفرق بين نوعية القياس عند كل فريق ، فإذا كان جائزاً للفقية الذى يستخدم القياس الظنى أن يؤول « فكم بالحرى أن يفعل ذلك صاحب علم البرهان . . وعنده قياس يقيني » ؟

ووحدة الحقيقة ، مع اختلاف طرق الوصول إليها ، وتفاوت النسب بين المقادير التي يعيها منها الناس ، دليل على لزوم التأويل ، لأن ذلك هو السبيل الوحيد لإزالة التعارض الذي يبدو أحياناً بين ظواهر بعض النصوص وبين معطيات البرهان ، ومن هنا كان حكم ابن رشد وقوله : « ونحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان ، وخالفه ظاهر الشرع ، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي . وهذه القضية لا يشك فيها مسلم ، ولا يرتاب بها مؤمن . . . »

بل وأكثر من ذلك يذهب ابن رشد إلى أن فى 3 ألفاظ ، الشرع ، وظواهر نصوصه ما يشهد للتأويل فى كل موطن يحتاج التوفيق بين الحكمة والشريعة فيه إلى التأويل ، وفى ذلك يقول : ﴿ إنه مامن منطوق به فى الشرع ، مخالف بظاهره لما آدى إليه البرهان، إلا إذا اعتبر وتُصُفَحَت سائر أجزائه، وجد فى ألفاظ الشرع ما يشهد بظاهره لذلك التأويل، أو يُقارب أن يشهد . . . . ، فكأنما قصد الشرع إلى ذلك قصداً . . وذلك لغرض ﴿ تنبيه الراسخين فى العلم على التأويل ، الذى يجمع بين ظواهر النصوص وبين ما يعارضها من حقائق البرهان .

\* \* \*

والأمر الذي يتميز به حديث ابن رشد في هذا التأويل ، وضرورته ، وقواعده إنما يتعلق بتطبيقه لقواعد هذا المنهج على القضايا الثلاث الأساسية التي دار من

حولها الخلاف بين الفلاسفة والمتكلمين ، فهو عندما يشير إلى أن الأشعرية قد أولوا بعض النصوص ، والمعتزلة قد أولوا الكثير من النصوص ، وعندما يستشهد بالغزالى الذي تحدث في (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) عن المراتب الحمسة للوجود : الذاتى ، والحسى ، والحيالى ، والعقلى ، والشبهى . . فكأنما يريد أن يقول لنا : إن العبرة ليست في التسليم بجواز التأويل أو وجوبه ، ولا في تعداد مراتب الوجود التي لا يكفر المصدق إذا تصور شيئاً من أمور الآخرة مثلا على أي مرتبة من هذه المراتب ... إن العبرة ليست في ذكر ذلك والحديث عنه ، وإنما هي في تطبيق هذا المنهج على القضايا الرئيسية التي شغلت الكثيرين بالجدل والحلاف . . فالغزالى برغم إيمانه بهذا المنهج إلا أنه قد أخطأ في تطبيقه عند ما كفر الغلاسفة المسلمين بصدد هذه القضايا الثلاث : العالم ، والمعاد ، والعلم القديم . .

فلو تأول الغزالى ظواهر النصوص التى وردت فى المعاد ، مثلا ، لما كفر الذين صدقوا وآمنوا بوجود السعادة الآخروية والشقاء الآخروى ، بسبب تأولم للتفاصيل والجزئيات التى جاءت بها ظواهر بعض النصوص فى هذا المقام . . لأنهم لم ينكروا وجود المعاد ، وإثما تأولوا ظواهر بعض النصوص دون الخروج عن مراتب الوجود التى عددها الغزالى نفسه فى هذا الباب . ومثل ذلك قائم فى غير قضية المعاد من قضايا الخلاف بين الغزالى وفلاسفة المسلمين .

مراتب الناس: وانطلاقاً من هذا الموقف المؤمن بوحدة الحقيقة ، واختلاف طرق الوصول إليها ، وتفاوت درجات الناس وحظوظهم في تحصيلها ، قال ابن رشد: إن هناك مستويات ثلاثة للناس إزاء التصديق ه وذلك أن طباع الناس متفاضلة في التصديق ، فنهم من يصدق بالإقاويل الجدلية تصديق صاحب البرهان بالبرهان ، إذ ليس في طباعه أكثر منذلك ، ومنهم من يصدق بالأقاويل الجهانية كتصديق صاحب البرهان بالأقاويل الجهانية كتصديق صاحب البرهان بالأقاويل الجهانية كتصديق صاحب البرهان بالأقاويل البرهانية ه .

فجمهور الناس وعامتهم ، الذين هم مقصد الشرع الأول ، إنما يأتى لهم اليقين ويتحصل لهم الاطمئنان والإيمان بواسطة الأقاويل الحطابية والوعظية والشعرية ، وهي وإن تكن غيركافية لإقناع أهل الجدل ، وغير صالحة لإقناع أصحاب البرهان، إلا أنها كافية لتحقيق يقين العا مةو إيمانهم ، ووصولهم إلى التصديق ، بل إنه

يجب أن لا نتعدى بهم هذا النطاق ، لأن النحول بهم فى ميدان الحدل ، أو حقائق البرهان ، مفسد ليقينهم ، وذاهب بإيمانهم ، دون أن تكون لهم القدرة على استخدام هذه الأدوات ، ومن ثم فلا يستطيعون أن يحصلوا بواسطتها أى نوع من أنواع التصديق واليقين.

والمرتبة التي تلى الجمهور ، صعوداً ، هي مرتبة أهل الجدل ، الذين لم يصلوا إلى مرتبة أهل الجدل ، الذين لم يصلوا إلى مرتبة أهل البرهان ، وإن كانوا قد ارتفعوا عن دائرة العامة والجمهور . . وهؤلاء لم الأقاويل الجدلية سبيلا إلى التصديق واليقين . وهم إذا طلب إليهم التصديق بالأقاويل الحطابية لم يتحصل لهم يقين ، وإذا سلكوا للتصديق طريق البرهان لم تتيسر لهم هذه الأدوات ، ومن ثم لا تتحصل لهم تمرات استخدامها . .

وفى القمة يأتى أهل النظر، العارفون بصناعة الحكمة ، والسالكون إلى التصديق طريق البرهان ، وهم الفلاسفة الذين يجب أن يصونوا صناعتهم هذه عن أهل الجلدل ، وعن الجمهور ، وذلك حفاظاً على التصديق الذي تحصل لكل فريق من السبيل الذي هيئ له وفق ما لديه من إمكانيات . .

**\$ \$ \$** 

وحول عناصر هذا المنهج ، والأمثلة التطبيقية التي ساقها ابن رشد لتوضيحه وتحديد معالمه ، وتبيان طريقة استخدامه ، وحول نقده للغزالي الذي أساء استخدام هذا المنهج ، على الرغم من تضمن كتبه لعناصره ، حول كل ذلك دار الحديث في ( فصل المقال ) و ( ضميمة العلم الإلمي ).

ليست هذه هي المرة الأولى التي يطبع فيها ( فصل المقال ) و (ضميمة العلم الإلمي ) ، فلقد سبق لهذين النصين أن طبعا ، في مصر وفي غير مصر ، عدة مرات .. وحتى نقدم للقارئ ما تمتاز به هذه الطبعة عن سواها ، يحسن بنا أن نقدم له إشارات موجزة عن الطبعات السابقة لهذا الكتاب ، وما استندت إليه واعتمدت عليه من المخطوطات ، وما لنا على بعضها من ملاحظات . . خصوصاً أننا قد استفدنا من كثير من الجهود التي بذلت في بعض هذه الطبعات ، واعتمدنا على بعضها في تحقيق هذا النص ، بل استفدنا من الأخطاء التي امتلات بها بعض هذه الطبعات في محاولة تجنب الوقوع في مثلها ما وسعنا الجهد ..

١ - وأولى طبعات هذا الكتاب هي التي حققها وقدم لها المستشرق الألماني « مرقس يوسف موالر » ( ١٨٠٩ - ١٨٧٤ م) (Marcus Joseph Müller) في « ميونيخ » سنة ١٨٥٩ م، وفي تحقيقه لها ، مع مناهج الأدلة ، - التي أخرجها « موالر » مجتمعة - كان الاعتماد على مخطوط وحيد موجود بمكتبة « الأسكوريال » رقمه بها ٢٣٢ وتاريخ نسخه سنة ٧٧٤ ه ( ١٣٧٤ م).

وتخطوط « الأسكوريال » هذا يشتمل على النصوص الرشدية الثلاثة ؛ فصل المقال ، والضميمة ، ومناهج الأدلة .

ولقد قدم « موللر » لطبعته هذه بمقدمة باللغة الألمانية ، وخلت صفحات النص من أى تعليق موضوعي ثم قام « موللر » بترجمة هذه النصوص الرشدية الثلاثة إلى اللغة الألمانية ، ونشرت هذه الترجمة بعد وفاته بعام ( ١٨٧٥ م) .

ولمدة قرن كامل ( ١٨٥٩ -- ١٩٥٩ م) غدت طبعة ٤ موالر ٤ هذه المصدر الوحيد والأساسى لكل الطبعات التي صدرت لفصل المقال وضميمة العلم الإلهى .. وهي طبعات كثيرة ، أهمها:

(۱) طبعة المطبعة العلمية (مصر) ۱۳۱۳ هـ ۱۸۹۵ م ، وضمت النصوص الرشدية الثلاثة تحت عنوان (كتاب فلسفة ابن رشد) .

- (س) طبعة مطبعة الآداب (مصر) ١٣١٧ ه ١٨٩٩ م، والتي اقتصرت على فصل المقال وضميمة العلم الإلهي، تحت عنوان ( فصل المقال ).
- (ج) طبعة المطبعة الحميدية (مصر) ١٣١٩ هـ ١٩٠١ م ، وهي تعتبر إعادة طبع لطبعة « المطبعة العلمية » التي أشرنا إليها .
- (د) ترجمة فرنسية لفصل المقال نشرها المستشرق الفرنسي « ليون جوتييه » في « الجزائر » سنة ١٩٠٥ م ، معتمداً على مخطوط « الأسكوريال » الذي نشره « موللر » ، ومراجعاً له على طبعات القاهرة الثلاث للكتاب، التي أشرنا لها ، وجعل « جوتييه » لترجمته هذه عنواناً هو (التوفيق بين الشريعة والفلسفة ) .
- (ه) طبعة المطبعة الجمالية (مصر) ١٣٢٨ ه ١٩١٠ م، وهي لاتخرج عن كونها إعادة طبع لطبعة القاهرة السابقة .
- (و) طبعة المطبعة الرحمانية ، التي أخرجتها لحساب المكتبة المحمودية التجارية لصاحبها «محمود على صبيح»، وهي بدون تاريخ . ولقد امتازت هذه الطبعة عن طبعات القاهرة الأخرى بقلة الأخطاء التي احتوت عليها ، كما امتازت بتذييلها النصوص الرشدية الثلاثة بتعليقات «لابن تيمية» يرد فيها على بعض آراء ابن رشد في (مناهيج الأدلة)، وهذه التعليقات تستغرق في هذه الطبعة من ص ١٢٨ حتى ص ١٤٠ . وفيا عدا ذلك اعتمدت هذه الطبعة ، كما فعلت الطبعات القاهرية السابقة ـ على تشرة « موالر » لهذه النصوص .
- (ز) وفى سنة ١٩٤٢ م أعاد « جوتييه » نشر ترجمته الفرنسية لفصل المقال ، بالجزائر ، مصحوبة هذه المرة بالنص العربى، مع مقدمة وعدد من التعليقات والشروح ، وهو الأمر الذى خلت منه كل الطبعات السابقة . ثم أعيد طبع هذا الكتاب بالجزائر أيضًا في سنة ١٩٤٨ م .

٢ - فى سنة ١٩٥٩ م أخرجت مطبعة « بريل» فى « ليدن » طبعة جديدة لفصل المقال وضميمة العلم الإلمى ، حققها الدكتور « جورج حورانى » ، وقدم لها عقدمة موجزة باللغة الإنجليزية ، وأتبع النص بتعليقات ثلاثة على ثلاثة مواضع من ...

الكتاب . أولها حول عنوان الكتاب ، وثانيها حول كلمة « التزكية ، الواردة فى حديث ابن رشد عن « علوم المخالفين فى الملة » ، وهل هى بالذال أو بالزاى ، وثالثها عن الطرق الثلاث المشتركة بين الناس والتى يتحصل بها التصديق . .

ولقد اعتمد الدكتور حورانى فى تحقيقه لضميمة العلم الإلهى على نفس مخطوط والأسكوريال والذى اعتمد عليه ومولر و ولكنه أضاف جديد اعتمدت عليه نشرته فيها يتعلق بفصل المقال ، إذ عثر فى المكتبة الأهلية و بمدريد و ، فى ذيل مخطوط كتاب (الكليات) ... فى الطب ... لابن رشد على نص لهذا الكتاب ... فصل المقال ... منسوخ فى سنة ٦٣٣ ه ١٣٣٩ م ، ورقمه فى هذه المكتبة ١٠٥٥ . كما استفاد من بعض الترجمات العبرية ، لهذا النص ، التى تمت فى العصر الوسيط . أما فيا يتعلق بالضميمة فلقد ظل الاعتماد على مخطوط و الأسكوريال و وحده ، إذ خلامنها مخطوط المكتبة الأهلية .

ولقد جاءت طبعة الأستاذ حورانى هذه أكثر دقة من كل الطبعات النى سبقتها ، لأنها أضافت إلى مخطوط « الأسكوريال » مخطوط آ آخر أقدم منه ، كما تلافت الكثير من أخطاء الطبعات السابقة . . . ولقد أحسن صاحبها صنعاً عند ما جعل المخطوتين تكمل كل واحدة منهما الأخرى ، وحينا وضعهما « فى مستوى واحد » . ورأى أنه « من العبث تفضيل الواحد على الآخر ، واعتباره المقياس الأساسى » ، وذلك على الرغم من أن تاريخ نسخ مخطوط « المكتبة الأهلية » يتقدم على تاريخ نسخ مخطوط « المكتبة الأهلية » يتقدم على تاريخ نسخ مخطوط « الأسكوريال » بأكثر من ثمانين عامآ (١).

٣ - ظهرت فى بيروت طبعة لفصل المقال وضميمة العلم الإلحى ، نصها هو الذى حققه الدكتور حورانى ، مع بعض الاختصارات فى الإشارات إلى فروق النسخ الواردة فى هوامش الصفحات ، ومع تقديم وتعليقات للدكتور « ألبير نصرى نادر » ، الذى ضمن طبعته هذه ترجمة للمقدمة الإنجليزية التى كتبها حورانى لطبعة « ليدن » من هذا الكتاب . . (1)

<sup>(</sup>١) ص ٩ من المقدمة الإنجليزية لطبعة حوراني .

 <sup>(</sup>٢) والتي بين يدينا هي الطبعة الثانية لهذه النشرة ، التي أخرجتها و دار المشرق و بييروت سنة ١٩٦٨ م .

وبالرغم من أن هذه النشرة هي إعادة طبع نسخة الدكتور حوراني إلا أنها قد شابها ، في من الكتاب ، الكثير من الأخطاء . . كما أن التعليقات التي كتبها الدكتور « نادر » اشتملت على بعض الأخطاء ، ونكتني بأن نشير إلى أمثلة منها . (١) في ص ٣٣ يعلق الدكتور « نادر » على قول ابن رشد بعدم وقوع المناظرات في الفقه ببلاد المغرب ، قائلا :

إن دراسة أصول الفقه كانت مهملة فى أسبانيا الإسلامية وشهال أفريقيا قبل عصر الموحدين .

بينا حقيقة السبب في عدم وقوع المناظرات في الفقه في هذه البلاد، هو سيادة المذهب المالكي وحده في هذه البقاع ، وعدم وجود فقهاء آخرين لمذاهب أخرى هناك .

(ب) فى ص ٣٥ يعلق الدكتور « نادر » على تعريف ابن رشد للتأويل بأنه « هو إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية » ، فيقول : « والأصح : من الدلالة المجازية إلى الدلالة الحقيقية » . والحق مع ابن رشد فى تعريفه للتأويل لا مع الدكتور « ألبير » .

(ج) فى ص ٣٦ يعلق الدكتور « نادر » على إشارة ابن رشد إلى « حديث النزول » فيقول : « حديث النزول : قد وردت الروايات المشهورة بأن جبريل ، عليه السلام ، كان ينزل على النبى ، صلى الله عليه وسلم ، فى صورة دحية الكلبى وأن ابن عباس رآه فى صورته ».

والحقيقة أنه لا علاقة بين هذا الموضوع وبين مراد ابن رشد من حديث النزول، لأن الكلام هنا عن تنزيه الذات الإلهية ، وعن التشبيه الذي يوحى به ظاهر بعض آيات القرآن ، وحديث النزول ، المشار إليه ، معناه كما روى عن الرسول ، عليه الصلاة والسلام : ينزل الله سبحانه إلى ساء الدنيا كل ليلة ، وينادى : هل من داع فأستجيب له ؟ هل من مستغفر فأغفر له ؟ هل من تائب فأتوب عليه ؟ إلخ ، إلخ ، ولخ . . إلخ . . إلخ . .

٤ - في المكتبة « التيمورية » بدار الكتب المصرية مخطوط رقمه ١٣٣ ( حكمة تيمور) منسوخ بقلم معتاد ، غير محدد تاريخ نسخه ، يضم النصوص الرشدية

الثلاثة : فصل المقال ( اللوحات ٢ - ٣٦) ومناهج الأدلة ( اللوحات ٣٧ - ١٧٥ ) وضميمة العلم الإلهي ( اللوحات ١٧٦ – ١٨٠ ) . وهذه المخطوطة هي التي اعتمد عليها الأستاذ الدكتور محمود قاسم في تحقيقه لمناهج الأدلة ، جاعلا منها النسخة الأم والأساسية في تحقيقه لهذا النص . . . أما الطبعات التي صدرت من قبل لفصل المقال وضميمة العلم الإلهي ، فإنها لم تستفد من هذا المخطوط ، ولذلك كان من بين ميزات الطبعة التي نقدم لها الآن أنها اعتمدت على هذا المخطوط إلى جانب اعتمادها على كل الجهود التي سبقت في تحقيق هذه النصوص .

ولقد اطلع الدكتور حوراني على نسخة ، فوتوستات ، لهذه المخطوطة ، ولكنه لم يستفد منها في تحقيقه ، لأنه فهم ـ خطأ ـ ، أن هذه النسخة ما هي إلا نسخة حديثة لطبعة مللر بما فيها من أخطاء ١١١ .

ونحن نقول إنه فهم خطأ ، لأن مراجعتنا لهذا المخطوط ، ومقابلتنا له على طبعة « موللر » ( مخطوط الأسكوريال ) وطبعة حوراني (مخطوط المكتبة الأهلية ومخطوط الأسكوريال مجتمعين) قد أثبتت ـ كما هو واضح من مراجعة فروق النسخ بهوامش هذه الطبعة ـ أن مخطوط التيمورية نسخة مستقلة عن مخطوط الأسكوريال وأيضًا عن مخطوط المكتبة الأهلية ، برغم التشابه الكبير بين نص « التيمورية » ونص « الأسكوريال » ...

وإذا كانت هذه الطبعة التي نقدم لها قد امتازت بكثير من التعليقات الضرورية لفهم النص وإبراز مراميه وبالعناوين الفرعية التي وضعناها لفقرات النص وأغراضه ، كما امتأزت باستفادتها من الجهود التي بذلت من قبل في تعقيق هذا النص ونشره ، فإننا نأمل أن تكون أقرب طبعات هذا الكتاب إلى الدقة والوفاء بالمطلوب .

بقى أن ننبه القارئ ، في ختام هذا التقديم ، إلى أن الرموز التي اعتمدناها للنسخ التي حققنا على أساسها هذا النص هي :

الرمز (١) لمخطوط المكتبة التيمورية .

<sup>(</sup>١) س ٩، ١٠ من مقدمة حوراق الإنجليزية ,

الرمز (ب) لطبعة الدكتور حورانى ( مخطوط المكتبة الأهلية ومخطوط الأسكوريال).

الرمز (م) لطبعة مولار (مخطوط الأسكوريال).

الرمز (ص) لطبعة المكتبة المحمودية التجارية بالقاهرة .

ونرجو أن نكون قد وفقنا إلى تحقيق بعض مانأمل . . والله ولى التوفيق .

القاهرة : نوفمبر سنة ١٩٦٩ م

د. عمد عمارة

#### كتاب

فصل المقال فيا بين الحكمة والشريعة من الاتصال

#### بسُم اللهِ الرَّحْمَن الرَّحِيم [مُقَدِّمَةً]

[الْحَمْدُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، وَالصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عَلَى سَيَّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ ] (١).

قَالَ الْفَقِيهُ الْأَجَلُّ الْأَوْحَدُ<sup>(٢)</sup> ، الْعَلاَّمَةُ الصَّدْرُ الْكَبِيرُ ، الْقَاضِي الْأَعْدَلُ ، أَبُو الْوَلِيدِ مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ [ بْنُ مُحَمَّدِ بْنُ أَحْمَدَ بْنُ أَحْمَدَ] (٢) ابْنُ رُشْدِ ، رَضِيَ اللهُ [ تَعَالَى ] (١) عَنْهُ وَرَحِمَهُ (١):

أَمَّا بَعْدَ حَمْدِ اللهِ بِجَدِيعِ مَحَامِدِهِ ، وَالصَّلاَةِ عَلَى مُحَمَّدٍ ، عَبْدِهِ النَّهُ الْمُصْطَفَى ، وَرَسُولِهِ .

<sup>(</sup>١) سقطت من م ، مس . وعبارة ب :

وبسم الله الرحمن الرحيم، وصلّى الله على مُحَمّد وعلى آله وسَلّم الله على مُحَمّد وعلى آله وسَلّم الله وسَلّم الإن رثد الفيلسوف كتاب واحد في الفقة مو (بداية الجتهد رنهاية المقتصد) ، أما الذي الشهر من أسرته بالبراعة في الفقه فهو جده ، ولقد علما البعض بينهما ، حى لقد نسبت طبعة (فسل المقال) التي أعربتها المعلمة المعيدية المصرية سنة ١٣١٩ ه سنة ١٩٠١ م على نفقة صاحبها وعمود البيطار الحلبي الكتبي ، نسبت هذا الكتاب إلى والقالمي أحد بن أحد بن رشد الأندلس المتوفي سنة هه ه ه ه ي . فالكتاب وتاريخ الوفاة لصاحبها أبي الوليد ، أما الاسم فلجده الأعلى ، وهو الذي كان من أعلام الفقد المالكي ببلاد المنرب .

<sup>(</sup>٣) سقت من ١، ب.

<sup>( ۽ )</sup> سقطت من ا ، م .

<sup>(</sup>ه) عبارة ب : وقال الفقيه الإمام القاضى ، العلامة الأوسد ، أبو الوليد محمد بن أحد ابن رشد يه .

<sup>(</sup>٦) سقطت من ب .

#### [حُكُمُ دِرَاسَةِ الْفَلْسَفَةِ]

فَإِنَّ الْغَرَضَ مِنْ هَذَا الْقَوْلِ أَنْ نَفْحَصَ ، عَلَى جِهَةِ النَّظَرِ الشَّرْعَى ، عَلَى جِهَةِ النَّظَرِ الشَّرْعَى ، هَلُ النَّظَرُ فِي الْفَلْسَفَةِ وَعُلُومِ الْمَنْطِقِ مُبَاحٌ بِالشَّرْعِ ؟ . . أَمْ مَخْظُورٌ ؟؟ . . أَمْ مَخْظُورٌ ؟؟ . . أَمْ مَخْظُورٌ ؟؟ . . أَمْ مَخْطُورٌ ؟؟ . . أَمْ مَأْمُورٌ بِهِ ، إِمَّا عَلَى جِهَةِ النَّذْبِ ، وَإِمَّا (١) عَلَى جِهَةِ الْوُجُوبِ ؟ ؟

فَنَقُولُ: إِنْ كَانَ فِعْلُ الْفَلْسَفَةِ لَيْسَ شَيْعًا أَكْثَرَ مِنَ النَّظَرِ فِي الْمَوْجُودَاتِ، وَاعْتِبَارِهَا، مِنْ جِهَةِ دِلاَلَتِها عَلَى الصَّانِعِ، أَعْنِى مِنْ جِهَةِ مَا هِي مَصْنُوعَاتٌ، وَاعْتِبَارِهَا، مِنْ جِهَةِ مَا هِي مَصْنُوعَاتٌ، فَإِنَّ الْمَوْجُوداتِ إِنَّمَا تَذُلُ عَلَى الصَّانِعِ بِمَعْرِفَةِ صَنْعَتِها "، وَأَنَّهُ كُلّما كَانَتُ الْمَعْرِفَةِ صَنْعَتِها "، وَأَنَّهُ كُلّما كَانَتُ الْمَعْرِفَةُ بِالصَّانِعِ أَنَمٌ .

وَكَانَ الشَّرْعُ قَدْ نَدَبَ إِلَى اعْتِبَارِ الْمَوْجُودَاتِ ، وَحَثَّ عَلَى ذَلِكً ، وَكَانَ الشَّرْعِ ، وَإِمَّا مَنْدُوبٌ إِلَيْهِ. فَبَيِّنُ أَنَّ مَا يَدُلُ ٣/ عَلَيْهِ هَذَا الاشْمُ إِمَّا وَاجِبٌ بِالشَّرْعِ ، وَإِمَّا مَنْدُوبٌ إِلَيْهِ.

فَأَمَّا أَنَّ الشَّرْعَ دَعَا إِلَى اغْتِبَارِ الْمَوْجُودَاتِ بِالْمَقْلِ ، وَتَطَلَّبَ مَعْرِفَتَهَا بِهِ ، فَذَلِكَ بَبَّنٌ فِي غَيْرِ مَا آيَة مِنْ كِتَابِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَمَالَى ، مِثْلِ قَوْلِهِ بِهِ ، فَذَلِكَ بَبَّنٌ فِي غَيْرِ مَا آيَة مِنْ كِتَابِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَمَالَى ، مِثْلِ قَوْلِهِ [تَعَالَى] (0) (فَاعْتَبِرُوا بَا أُولِي الْأَبْصَارِ) (0) ، وَهَذَا نَصَّ عَلَى وُجُوبِ الشَّيْعَالِ الْقِيبَاسِ الْعَقْلِيُّ ، أَوْ الْعَقْلِيُّ وَالشَّرْعِيُّ مَعًا .

وَمِثْلِ قَوْلِهِ تَعَالَى : (أَوَ لَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ ) (١) ، وَهَذَا نَصَّ بِالْحَثُّ عَلَى النَّظَر فِي جَمِيعِ الْمَوْجُودَاتِ.

<sup>(</sup>۱) في ستأر،

<sup>(</sup>٢) ق أ : لمعرفة صفتها .

<sup>(</sup>٣) أن ا : بصفتها .

 <sup>(</sup>٤) سقطت من ١، م، ص.

<sup>(</sup>ه) الحشر (۹۹) : ۲ .

 <sup>(</sup>٦) الأعراف (٧) : ١٨٥ .

وَأَعْلَمَ اللهُ تَعَالَى أَنَّ مِثَنْ خَصَّهُ بِهَلَا الْعِلْمِ وَشَرَّفَهُ بِهِ (() إِبْرَاهِمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فَقَال تَعَالَى: (وَكَلَلِكَ نُرِى إِبْرَهِمَ مَلْكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ) (() السَّلَامُ ، فَقَال تَعَالَى: (وَكَلَلِكَ نُرِى إِبْرَهِمَ مَلْكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ) (اللَّبَةَ . . . وَقَالَ تَعَالَى : (أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ، وَإِلَى اللَّبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ، وَإِلَى اللَّبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ، وَإِلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ) (السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ اللَّهُ عَبْر ذَلِكَ مِنَ الْآبَاتِ الَّتِي لَا تُحْصَى كَثْرَةً .

#### [ضرورة النظر]

وَإِذَا (٥) تَفَرَّرَ أَنَّ الشَّرْعَ قَدْ أَوْجَبَ النَّظَرَ بِالْعَقْلِ فِي الْمَوْجُودَاتِ ، وَاعْتِبَادِهَا ، وَكَانَ الْاعْتِبَادُا لَيْسَ شَيثًا أَكْثَر مَنْ : اسْتَنْبَاط المعجُهُول مَنَ الْمَعْلُومِ ، وَاسْتَخْرَاجِهِ مِنْهُ ، وَهَذَا هُوَ الْقِيَاشِ ، أَوْ بِالْقِيَاسِ (٥) ، فَوَاجِبٌ الْمَعْلُومِ ، وَاسْتَخْرَاجِهِ مِنْهُ ، وَهَذَا هُوَ الْقِيَاشِ ، أَوْ بِالْقِيَاسِ (٥) ، فَوَاجِبٌ أَنْ نَجْعَلَ نَظَرَنَا فِي الْمَوْجُودَاتِ بِالْقِيَاسِ الْعَقْلِيُ .

وَبَيِّنَ أَنَّ هَٰذَا النَّحْوَ مِنَ النَّظَرِ ، الَّذِى دَعَا إِلَيْهِ النَّمْرِعُ وَحَتَّ عَلَيْهِ ، هُوَ أَنَمُ أَنْوَاعَ الْقِيبَاسِ \* ، وَهُوَ الْمُسَمَّى بُرْهَاناً . هُوَ أَنَمُ أَنْوَاعَ الْقِيبَاسِ \* ، وَهُوَ الْمُسَمَّى بُرْهَاناً . وَإِذَا كَانَ النَّمْرُعُ قَدْ حَتَّ 1 عَلَى 1 \* مَعْرَفَةِ اللهِ تَعَالَى [وَسَالِرٍ] \* ) وَإِذَا كَانَ النَّمْرُعُ قَدْ حَتَّ 1 عَلَى 1 \* مَعْرَفَةِ اللهِ تَعَالَى [وَسَالِرٍ] \* )

<sup>(</sup>١) عبارة ص : ﴿ وَأَعَلَمُ أَنْ مِنْ خَصَهُ هِذَا العَلَمُ وَشَرَفُهُ إِبْرَاهُمْ ... ﴾ . وعبارة ا ، م : ﴿ وَأَعَلَمُ تَعَالَى أَنْ مِنْ خَصَهُ اللّهُ تَعَالَى أَنْ مِنْ خَصَهُ اللّهُ تَعَالًى بِهَذَا العَلْمُ وَشَرَفُهُ إِبْرَاهُمْ ... ﴾ .

<sup>(</sup>٢) الأنسام (٦) : ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) الفاشية (٨٨) : ١٧ .

<sup>( 1 )</sup> آل عمران ( ٣ ) : ١٩١ . والنسخة 1 تذكر هذه الآية خطأ هكذا :

<sup>(</sup>اللَّذِينَ بَتَفَكَّرُونَ في خَلْقِ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ)

وتشاركها م في هذا الحلماً مع زيادة واو العطف قبل (اللَّه بِن ً) .

<sup>(</sup>ه) ق م ، مس : وإذ .

<sup>(</sup>٦) أى أن القياس ، وهو أحد أدوات المقل فى الاستنباط ، الذى هو الاعتبار ، إن لم يكن مرادفاً ومساوياً للاعتبار ، فإن الاعتبار لايمّ ولا يشر إلا وبالقياس ، ، أى باستخدام الإنسان لمذه الأداة .

<sup>(</sup>٧) عبارة أ ، م ، س : بأنواع القياس .

<sup>(</sup>٨) سقطت من من .

<sup>(</sup>٩) سقطت من ا ، م ، مس .

مَوْجُودَاتِهِ بِالْبُرْهَانِ ، [وَكَانَ] () مِنَ الْأَفْضَلِ ، أَوْ الْأَمْرِ الضَّرُودِي ، لِكَنْ أَرَالَة أَنْ يَعْلَمَ اللهُ ، تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، وَسَائِرَ الْمَوْجُودَاتِ ٤/ بِالْبُرْهَانِ ، أَنْ أَوَاعَ الْبَرَاهِينِ وَشُرُوطَهَا ، وَبِمَاذَا يُخَالِفُ الْقَياشُ الْبُرْهَانِي الْمُعَالِقِي اللهُ وَبَمَاذَا يُخَالِفُ الْقَياشُ الْبُرْهَانِي الْمُعَالِقِي اللهُ وَبِمَاذَا يُخَالِفُ الْقَياشُ الْبُرُهَانِي اللهُ وَالْقِياسُ الْبُعَالِطِي () ، وَالْقِياسُ الْمُعَالِطِي () ، وَالْقِياسُ الْمُعَالِطِي () وَكَانَ لاَ يُمْكِنُ ذَلِكَ دُونَ أَنْ يَتَقَدَّمَ فَيَعْرِفَ قَبْلَ ذَلِكَ مَا هُوَ الْقِياسُ الْمُعْلَقُ ، وَكَا مِنْهَا فِياسُ وَمَا مِنْهَا () لَيْسَ بقِياسٍ ، وذَلِك لاَ وَكَمْ أَنْوَاعُهُ () ، وَمَا مِنْهَا فِياسُ وَمَا مِنْهَا () لَيْسَ بقِياسِ ، وذَلِك لاَ يُمْكِنُ أَيْضًا [ إِلاَّ وَيَتَقَدَّمَ ] () فَيَعْرِفَ قَبْلُ ذَلِكَ أَجْزَاء الْقِيَاسِ الَّتِي مِنْهَا وَيَعَلَدُ مَا عُولَا اللهِ اللهِ اللهُ وَيَتَقَدَّمَ ] () فَيَعْرِفَ قَبْلُ ذَلِكَ أَجْزَاء الْقِيَاسِ الَّتِي مِنْهَا وَلَا عَلَى الْمُقَدِّمَاتِ وَأَنُواعُهَا .

فَقَدْ يَجِبُ عَلَى الْمُوْمِنِ بِالشَّرْعِ ، الْمُمْتَثِلِ أَمْرَهُ بِالنَّظَرِ فِى الْمَوْجُودَاتِ ، أَنْ يَتَقَدَّمَ ، قَبْلَ النَّظَرِ ، فَيَغْرِفَ هَلِهِ الْأَشْيَاءَ الَّتِي تَقَنَزَّلُ مِنَ النَّظَرِ مَنْزِلَةَ الْآلَاتِ مِنَ الْعَمَلِ ، فَإِنَّهُ كَمَا أَنَّ الْفَقِيهِ يَسْتَنْبِطُ مِنَ الْأَمْرِ بِالتَّفَقَّهِ فِي الْآلَاتِ مِنَ الْعَمَلِ ، فَإِنَّهُ كَمَا أَنَّ الْفَقِيهِ يَسْتَنْبِطُ مِنَ الْأَمْرِ بِالتَّفَقَّهِ فِي الْآخُواعِهَا ، وَمَا مِنْهَا الْأَحْكَامِ ، وُجُوبَ مَعْرِفَةِ [الْمقاييس ] (١) الْفِقْهِيَّةِ عَلَى أَنْوَاعِهَا ، وَمَا مِنْهَا الْأَحْرَى وَمَا مِنْهَا وَمَا مِنْهَا فَيَاسٌ وَمَا مِنْهَا لَيْسَ بِقِيَاسٍ ، كَلَيْكَ يَجِبُ عَلَى الْعَارِفِ أَنْ يَسْتَنْبِطَ مِنَ الْأَمْرِ بِالنَّظَرِ فِي الْمَوْجُودَاتِ وُجُوبَ مَعْرِفَةِ الْقِيَاسِ الْعَقْلِي ، وَأَنْوَاعِهِ ، بَلُ

<sup>(</sup>١) فيها عدا ب : كان ، بدون حرف العطف .

 <sup>(</sup>٢) فى ١ ، م : الحطبى ، بدلا من الحطابى ، وهو لفظ يطود فيهما بدلا من لفظ الحطابى ،
 والنسبة فيه إلى الحُملَب ، والحطابى لسبة إلى الحطابة .

<sup>(</sup>٣) القائم على المغالطة ، والذى لا يحتوى من القياس إلا على عناصر ألشكل وظواهر التركيب . وهذا التقسيم يفيد أن الفيصل فى هذه القضيه هو اختبار المقدمات من حيث الصدق وعدمه، الأن الأقيسة المختلفة قد تتفق شكلا . وفى النسخة انجد «الفالطي» بدلا من «المفالطي» .

<sup>( \$ )</sup> لأن هناك من الأقيسة : البرهاني ، والجليل ، والمطابي ، والمفاليلي ، والشعرى ، والفقهي...

<sup>(</sup>ه) ئى ب: شە.

<sup>(</sup>٦) فيها عدا ب : أو يتقدم .

<sup>(</sup>٧) فيها عدا ب : تقدست .

<sup>(</sup>٨) في أ ، م : المقايس ، وهو لفظ يطرد فيهما بدلا من : المقاييس .

هُوَ أَسْرَى بِذَلِكَ ؛ لِأَنَّهُ إِذَا كَانَ الْفَقِيهُ يَسْتَنْبِطُ مِنْ قَوْلِهِ نَعَالَى : ( فَاغْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ) (1) ، وُجُوبَ مَعْرِفَةِ الْقِيّاسِ [ الْفِقْهِيُّ] (1) ، [ فَكُمْ مِالْحَرِيُّ وَالْأُوْلَى اللهِ أَنْ يَسْفَنْبِطُ مِنْ ذَلِكَ الْعَارِفُ بِاللهِ وُجُوبَ مَعْرِفَةِ الْقِيَاسِ الْعَقْلِيُّ ؟ ؟

وَلَيْسَ لِقَافِلِ أَنْ يَقُولَ : إِنَّ هَذَا النَّوْعَ مِنَ النَّظَرِ فِي الْقِيَاسِ الْعَقْلِيِّ بِدْعَةً ، إِذْ لَمْ يَكُنُ فِي الصَّثْرِ الْأَوَّلِ . فَإِنَّ النَّظَرَ أَيْضاً فِي الْقِيَاسِ الْفِقْهِيِّ ، وَأَنْوَاعِهِ ، هُوَ شَيْءُ السَّنْبِطَ بَعْدَ الصَّدْرِ الْأَوَّلِ ، وَلَيْسَ يُرَى أَنَّهُ بِدْعَةً . وَأَنْوَاعِهِ ، هُو شَيْءُ السَّنْبِطَ بَعْدَ الصَّدْرِ الْأَوَّلِ ، وَلَيْسَ يُرَى أَنَّهُ بِدْعَةً . وَأَنْوَاعِهِ ، هُو شَيْءً السَّنْبِطَ بَعْدَ الصَّدْرِ الْأَوَّلِ ، وَلَيْسَ يُرَى أَنَّهُ بِدْعَةً . وَلِهَذَا هُرُ نَعْتَقِدَ ] (1) فِي النَّظَرِ فِي الْقِيَاسِ الْعَقْلِيِّ ، وَلِهَذَا مَبْبُ لَيْسَ هَذَا مَوْضِعُ ذِكْرِهِ (١) .

[بَلْ وَأَكْفَرُ أَصْحَابِ هَذِهِ الْمِلَّةِ مُثْبِتُونَ الْقِيَاسَ الْعَقْلِيِّ ، إِلاَّ طَائِفَةٌ مِنَ الْحَشْوِيَّةِ قَلِيلَةٌ ، وَهُمْ مَحْجُوجُونَ بِالنَّشُوصِ ] (٧) .

[ فَإِذَا ] (() تَقَرَّرَ أَنَّهُ يَجِبُ ، بِالشَّرْعِ ، النَّظُرُ فِي الْقِيَاسِ الْعَقْلِيِّ ، وَأَنْوَاعِهِ ، كَمَا يَجِبُ النَّظُرُ فِي الْقِيَاسِ الْفَقْهِيِّ ، فَبَيَّنُ أَنَّهُ إِنْ كَانَ لَمْ وَأَنْوَاعِهِ ، فَبَيِّنُ أَنَّهُ إِنْ كَانَ لَمْ يَتَقَدَّمْ أَخَدٌ مِمِّنْ قَبْلُنَا بِفَحْصِ عَنْ الْقِيَاسِ الْعَقْلِيِّ وَأَنْوَاعِهِ ، أَنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنَا يَتَقَدَّمْ أَخَدٌ مِمِّنْ قَبْلُنَا بِفَحْصِ عَنْ الْقِيَاسِ الْعَقْلِيِّ وَأَنْوَاعِهِ ، أَنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنَا أَنْ يَتَعَدِينَ فِي ذَلِكَ [ الْمُتَأْخُرُ بِالْمُتَقَدِّمِ ] (()) أَنْ نَبْتَلِيئٌ بِالْفَحْصِ عَنْهُ ، وَأَنْ يَسْتَعِينَ فِي ذَلِكَ [ الْمُتَأْخُرُ بِالْمُتَقَدِّمِ ] (())

<sup>(</sup>١) الحشر (٩٥) : ٢ .

<sup>(</sup>٢) أن ا: العقل .

<sup>(</sup>٣) فيها عدا ب: فبالحري .

<sup>(؛)</sup> ئى أ،م: يحتقد ,

<sup>(</sup>ه) لأن موضَّعه هو كتب « « الصنعة » غير « الجمهورية » التي لا يستطيع تناولها سوى الخاصة من أهل البرهان .

<sup>(</sup>٢) سقطت من ! ، م ، ص .

<sup>(</sup>٧) أن أنم: وإذاً . وأن من : وإذ .

<sup>(</sup>٨) في من : المتقدم بالمتأخر .

حَتَّى تَكُمُّلُ الْمَعْرِفَةُ بِهِ ، فَإِنَّهُ عَسِيرٌ ، أَوْ غَيْرُ مُمْكِنِ أَنْ يَقِفَ وَاحِدٌ مِنَ النَّاسِ ، مِنْ تِلْقَائِه ، وَابْتِدَاء ، عَلَى جبيع مَا يُخْتَاجُ إلَيْهِ مِنَ ذَلِكِ . كَمَا أَنَّهُ عَسِيرٌ أَنْ يَسْتَنْبِعلَ وَاحِدٌ جَمِيعَ مَا يُخْتَاجُ إلَيْهِ مِنْ مَعْرِفَةِ أَنْوَاعِ كَمَا أَنَّهُ عَسِيرٌ أَنْ يَسْتَنْبِعلَ وَاحِدٌ جَمِيعَ مَا يُخْتَاجُ إلَيْهِ مِنْ مَعْرِفَةِ أَنْوَاعِ الْقِيَاسِ الْعَقْلِيِّ أَحرَى بِلَلِكَ .

وَإِنْ كَانَ غَيْرُنَا قَدْ فَحَصَ عَنْ ذَلِكَ ، فَبَيِّنَ أَنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنا أَنْ نَسْتَحِينَ عَلَى مَا نَحْنُ بِسَبِيلِهِ بِمَا قَالَهُ مَنْ تَقَدَّمَنَا فِي ذَلِكَ .

وَسَوَاءُ [أَكَانَ] " ذَلِكَ الْغَيْرُ مُشَارِكاً لَنَا أَوْ غَيْرَ مُشَارِكِ فِي وَسِحَّةِ الْمِلَّةِ " ، فَإِنَّ الآلَةَ الَّتِي تَصِحُ بِهَا [التَّذَكِيةُ] " لَا يُعْتَبَرُ فِي صِحَّةِ النِّذَكِيةِ بِهَا كَوْنُهَا آلَةً لمشَارِكِ لَنَا فِي الْمِلَّةِ أَوْ غَيْرَ مُشَارِكٍ ، إِذَا كَانَتْ التَّذْكِيةِ بِهَا كُونُهَا آلَةً لمشَارِكِ لَنَا فِي الْمِلَّةِ أَوْ غَيْرَ مُشَارِكِ ، إِذَا كَانَتْ فِيهَا شُرُوطُ الصَّحَةِ . وَأَغْنَى بِغَيْرِ الْمُشَارِكِ : مَنْ نَظَرَ في هٰذِهِ الْأَشْياءِ مِنَ الْقُدَمَاءِ قَبْلَ مِلَّةِ الْإِسْلَام .

وَإِذَا كَانَ الْأَمْرُ هَكَذَا ، وَكَانَ كُلُّ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنَ النَّظَرِ فِي أَمْرِ الْمَقَايِيسِ الْمَقْلِيَّةِ قَدْ فَحَصَ عَنْهُ الْقُدَمَاءُ أَتَمَّ فَحْصٍ ، فَقَدْ يَنْبَغِي أَنْ٦/ الْمَقَايِيسِ الْمَقْلِيَّةِ قَدْ فَحَصَ عَنْهُ الْقُدَمَاءُ أَتَمَّ فَحْصٍ ، فَقَدْ يَنْبَغِي أَنْ٦/ نَضْرِبَ بِأَيْدِينَا إِلَى كُتُبِهِمْ ، فَنَنْظُرَ فِيمَا قَالُوهُ مِنْ ذَلِكَ ، فَإِنْ كَانَ كُلُّهُ صَوَاباً قَبِلْنَاهُ مِنْهُمْ ، وَإِنْ كَانَ فِيهِ مَا لَيْسَ بِصَوَابِ نَبَّهْنَا عَلَيهِ .

قَإِذَا فَرَغْنَا مِنْ هَلَا الْجِنْسِ مِنَ النَّظَرِ، وَحَصَلَتْ عِنْدَنَا الْآلاَتُ الَّتِي بِهَا نَقْدِرُ عَلَى الْاعْتِبَارِ فِي الْمَوْجُودَاتِ ، وَدِلَالَةِ الصَّنْعَةِ فيهَا \_ فَإِنَّ مَنْ لَا يَعْرِفُ الصَّنْعَةَ لَا يَعْرِفُ الْمَصْنُوعَ ، وَمَنْ لَا يَعْرِفُ الْمَصْنُوعَ لَا يَعْرِفُ الْمَصْنُوعَ لَا يَعْرِفُ الصَّانِعَ \_ فَقَدْ يَجِبُ أَنْ نَشْرَعَ فِي الْفَحْصِ عَنِ الْمَوْجُودَاتِ ، عَلَى التَّرْنِيبِ الصَّانِعَ \_ فَقَدْ يَجِبُ أَنْ نَشْرَعَ فِي الْفَحْصِ عَنِ الْمَوْجُودَاتِ ، عَلَى التَّرْنِيبِ وَالنَّحْوِ الَّذِي اسْتَفَدْنَاهُ مِنْ صِنَاعَةِ الْمَعْرِفَةِ بِالْمَقَايِيسِ الْبُرْهَانِيَّةِ .

<sup>(</sup>١) ني ب : کان .

 <sup>(</sup>۲) عبارة ب : «مشاركاً لنا فى الملة أو غير مشارك » .

<sup>(</sup>٣) في من : التزكية .

وَبَيِّنُ ١٠ أَيْهَا أَنَّ مَلَا الْفَرَضَ إِنَّمَا يَتِمُّ لَنَا فِي الْمَوْجُودَاتِ بِتَلَاوُلِ الْفَصْمِينَ فِي ذَلِكَ الْمُتَأْخِرُ بِالْمُتَقَدِّم ، الْفَخْرِي عَنْهَا وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِدٍ ، وَإِنْ يَسْتَعِينَ فِي ذَلِكَ الْمُتَأْخِرُ بِالْمُتَقَدِّم ، عَلَى مِثَالِ مَا عَرَضَ فِي عُلُومِ التَّعَالِمِ ١٠ فَإِنَّهُ لَوْفَرَضْنَا صِنَاعَةَ الْهَنْكَةِ ، وَوَامَ إِنْسَانٌ وَاحِدٌ ، فِي وَقْتِنَا هَلَا ، مَعْدُومَةً ، وَكَالِيكَ صِنَاعَةَ عِلْمِ الْهَيْثَةِ ، وَرَامَ إِنْسَانٌ وَاحِدٌ ، مِنْ يَلْقَاه نَفْسِهِ ، أَنْ يُدْرِكَ مَقَادِيرَ الْأَجْرَامِ السَّاوِيَّةِ ، وَأَشْكَالَهَا ، وَأَبْعَادَ مِنْ يَلْقَاه نَفْسِهِ ، أَنْ يُدْرِكَ مَقَادِيرَ الْأَجْرَامِ السَّاوِيَّةِ ، وَأَشْكَالَهَا ، وَأَبْعَادَ بَعْفِيهَا عَنْ بَعْفِي ، لَمَا أَمْكَنَه ذَلِكَ . مِثْلَ أَنْ يَعْرِفَ قَدْرَ الشَّمْسِ مِنَ بَعْفِيهَا عَنْ بَعْفِي ، لَمَا أَمْكَنَه ذَلِكَ . مِثْلَ أَنْ يَعْرِفَ قَدْرَ الشَّمْسِ مِنَ الْمُؤْمِ ، وَغَيْرَ ذَلِكَ مِنْ [مَقَادِير] ١٥ الْكَوَاكِبِ ، وَلَوْ كَانَ [أَذْكَى] ١٥ النَّامِ طَبْعاً ، إلا بِوحْي أَوْ مَنْ عِيْمَ الْوَحْي .

بَلْ لَوْ قِيلَ لَهُ : إِنَّ الشَّمْسَ أَعْظَمُ مِنَ الْأَرْضِ بِنَحْوِ مَاثَةٍ وَخَمْسِينَ ضِعْفًا ، أَوْسِتُينَ ، لَكَدُّ هَلَا الْقَوْلَ جُنُوناً مِنْ قَائِلِهِ ، وَهَذَا ثَيْءٌ قَدْ قَامَ ضِعْفًا ، أَوْسِتُينَ ، لَكَدُّ هَذَا الْقَوْلَ جُنُوناً مِنْ قَائِلِهِ ، وَهَذَا ثَيْءٌ قَدْ قَامَ عَلَيهِ الْبُرْهَانُ فِي عِلْمِ الْهَيْثَةِ قِيَاماً لاَ آيَشُكُ اللهِ فِيهِ مَنْ هُوَ مِنْ آهُولِا (") عَلَيهِ الْهَالِم الْهَالِم الْهَالِم .

وَأَمَّا الَّذِي أَخْوَجَ ٧/ فِي هَذَا إِلَى التَّمْثِيلِ بِصِنَاعَةِ التَّعَالِيمِ ، فَهَلِيهِ صِنَاعَةُ أَصُولِ الْفِقْهِ ، وَالْفِقْهِ نَفْسِهِ ، لَمْ يَكُمُلُ النَّظَرُ فِيهَا إِلاَّ فِي زَمَنٍ طَوِيل ، وَلَوْ رَامَ إِنْسَانَ الْبَوْمَ ، مِنْ تِلْقَاء نَفْسِهِ ، أَنْ يَقِفَ عَلَى جَبِيعِ طُويل ، وَلَوْ رَامَ إِنْسَانَ الْبَوْمَ ، مِنْ تِلْقَاء نَفْسِهِ ، أَنْ يَقِفَ عَلَى جَبِيعِ الْحُبَجَجِ النّبي اسْنَنْبَطَهَا النَّظَّارُ مِنْ أَهْلِ الْمَذَاهِبِ فِي مَسَائِلِ الْخِلاَفِ النّبي وُضِعَتْ ١٠٠ الْمُنَاظَرَةُ فِيهَا بَيْنَهُمْ فِي مُعْظَم بِلاَدِ الْإِسْلاَمِ ، مَا عَدَا الْمَغْزِبَ ١٠٠ وُضِعَتْ ١٠٠ الْمُنَاظَرَةُ فِيهَا بَيْنَهُمْ فِي مُعْظَم بِلاَدِ الْإِسْلاَمِ ، مَا عَدَا الْمَغْزِبَ ١٠٠٠

<sup>(</sup>١) نِي أَ : وَتَبِينَ .

<sup>(</sup>٢) أي الرياضيات .

<sup>(</sup>۲) أن ا: تقادير .

<sup>(</sup>٤) في من : أذكي .

<sup>(</sup>ە) ڧ 1 : شك .

<sup>(</sup>٦) أن ا ، م ، س : أحداب .

<sup>(</sup>٧) وضمت هنا يمني : وقعت .

<sup>(</sup>٨) ولعل السبب في عدم وقوع المناظرات الفقهية في المغرب ، كما حدث في باقي أنحاء العالم

لَكَانَ أَهْلاَ أَنْ يُضْحَكَ مِنْهُ ، لِكُونِ ذَلِكَ مُمْتَنِعاً [ فِ حَقِّهِ ] (1) ، مَعَ وُجُودِ فَلِكَ مُمْتَنِعاً [ فِ حَقِّهِ ] (1) ، مَعَ وُجُودِ فَلِكَ مَفْرُوعاً مِنْهُ ، وَهَذَا أَمْرٌ بَيِّنٌ بِنَفْسِه ، لَيْسَ فِي الصَّنَائِعِ الْعِلْمِينَةِ فَلِكَ مَفْرُوعاً مِنْهُ وَ [ فِي ] (1) الْعَمَلِيَّةِ ، فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْهَا صِنَاعَةٌ يَقْلِرُ أَنْ يُنْشِفَها (1) وَاحِدٌ بِعَيْنِهِ ، فَكَيْفَ بِصِناعَةِ الصَّنَائِعِ ، وَهِيَ الْحِكْمَةُ .

وَإِذَا كَانَ هَذَا هَكَذَا ، فَقَدْ بَجِبُ عَلَيْنَا إِنْ ٱلْفَبْنَا لِمَنْ تَقَدَّمَ مِنَ الْأَمْمِ السَّالِفَةِ نَظَرًا فِي الْمَوْجُودَاتِ ، وَاعْتَبَارًا لَهَا ، بِحَسَبِ مَا اقْتَضَتْهُ الْأُمْمِ السَّالِفَةِ نَظَرًا فِي الْمَوْجُودَاتِ ، وَاعْتَبَارًا لَهَا ، بِحَسَبِ مَا اقْتَضَتْهُ مَرَائِطُ الْبُرْهَانِ ، أَنْ نَنْظُرَ فِي الَّذِي قَالُوهُ مِنْ ذَلِكَ ، وَمَا أَثْبَتُوهُ فِي كُتُبِهِمْ ، فَمَا كَانَ مِنْهَا مُوَافِقاً لِلْحَقِّ قَبِلْنَاهُ مِنْهُمْ ، وَسُرِرْنَا بِهِ ، وَشَكَرْنَاهُمْ كُتُبِهِمْ ، فَمَا كَانَ مِنْهَا غَيْرَ مُوَافِقٍ لِلْحَقِّ. نَبَّهُنَا عَلَيْه ، وَحَذَرْنَا مِنْهُ ، وَعَذَرْنَا مِنْهُ ، وَحَذَرْنَا مِنْهُ ، وَعَذَرْنَا مِنْهُ ،

فَقَدْ تَبَيَّنَ مِنْ هَلَا أَنْ النَّظَرَ فِي كُتُبِ الْقُدَمَاءِ وَاجِبٌ بِالشَّرْعِ ، [إذ] (1) كَانَ مَغْزَاهُمْ فِي كُتُبِهِمْ وَمَقْصِدُهُمْ هُوَ الْمَقْصِدُ الَّذِي حَثْنَا النَّارِ عَلَيْهِ ، وَأَنَّ مَنْ نَهَى عَنِ النَّظِر فِيهَا مَنْ كَانَ أَهْلاً لِلنَّظَر فِيهَا - وَهُوَ النَّرْعُ حَلَيْهِ ، وَأَنَّ مَنْ نَهَى عَنِ النَّظِر فِيهَا مَنْ كَانَ أَهْلاً لِلنَّظَر فِيهَا - وَهُوَ النَّرْعُ جَمَعَ أَمْرَيْنِ :

أَحَدِهِما : ذَكَاءُ الْفِطْرَةِ .

وَالنَّانِي : الْعَدَالَةُ الشَّرْعِيَّةُ ، وَالْفَضِيلَةُ [ الْعِلْمِيَّةُ وَ] (٥) الْخُلقِيَّةُ ــ

الإسلامى ، هو سيادة المذهب المالكي في الفقه لكل أنحاله ، والسيطرة الكبرى التي كانت لفقهاء
 عذا المذهب على الحياة الفكرية بهذه البلاد ، وخاصة في عصرهم الذهبي أيام دولة المرابطين ( ١٠٩٠ -- ١١٤٦ م) التي عاش ( ١١٤٦ -- ١٢٦٩ م) التي عاش فيها ابن رشد .

<sup>(</sup>۱) سقطت من ا ، م ، مرر .

٠ (٢) مقطت من ا ، م ، م .

<sup>(</sup>٣) رسها في الترب إلى : ينبتها .

<sup>. 0[ : 1 (</sup>t)

<sup>(</sup>ه) موجودة في من فقط ، وسقطت ما عداها .

فَقَدْ صَدَّ النَّاسَ عَنِ الْبَابِ الَّذِى دَعَا الشَّرْعُ مِنْهُ النَّاسَ ٨/، إِلَى مَعْرِفَةِ اللهِ، وَهُوَ بَابُ النَّاسَ النَّاسَ عَنِ اللهِ اللهِ اللهِ مَعْرِفَةِ حَقَّ المَعْرِفَةِ . وَذَلِكَ غَايَةُ الجَهْل وَالْبُعْدِ عَنِ اللهِ تَعَالَى .

#### [شُرُوطُ النَّظَر]

وَلَيْسَ يَلْزَمُ مِنْ أَنَّهُ إِنْ غَوَى غَاوِ بِالنَّظَرِ فِيهَا ، [ وَزَلَّ زَالً ، إِمَّا مِنْ قِبَلِ فَيْسَ فِطْرَبِهِ ، وَإِمَّا مِنْ قِبَلِ سُوهِ تَرْتِيبِ نَظَرِهِ فِيهَا ] (1) ، أَوْ مِنْ قِبَلِ غَلَبَةِ شَهُواتِهِ عَلَيْهِ ، أَوْ أَنَّهُ لَمْ يَجِدْ مُعَلِّماً يُرْشِدُهُ إِلَى فَهُم مَا فِيها ، أَوْ مِنْ قَبَلِ غَلَبَةِ شَهُواتِهِ عَلَيْهِ ، أَوْ أَنَّهُ لَمْ يَجِدْ مُعَلِّماً يُرْشِدُهُ إِلَى فَهُم مَا فِيها ، أَوْ أَكْثَرَ مِنْ وَاحِدِ مِنْهَا ، أَنْ [ نَمْنَعَها] (1) قَبَل اجْتِماع هَلِهِ الأَسْبَابِ فِيهِ ، أَوْ أَكْثَرَ مِنْ وَاحِد مِنْها ، أَنْ [ نَمْنَعَها] (1) عَنِ النَّذِي هُوَ أَهْلُ لِلنَّظَرِ فِيها ، فَإِنَّ هَذَا النَّحْوَ مِنَ الضَّرِ اللَّاخِلِ مِنْ قِبِلِها هُو شَيْءً لَحِقَها بِالْعَرَضِ لَا بِالدَّاتِ (1) ، وَلَيْسَ يَجِبُ فِيما كَانَ فَهِ لِلْمَاعِهِ وَذَاتِهِ أَنْ يُتُركَ لِمَكَانِ مَضَرَّة مَوْجُودَة فِيهِ بِالْعَرَضِ ؟ وَلِلْكِكَ نَافِعا بِطِبَاعِهِ وَذَاتِهِ أَنْ يُتُركَ لِمَكَانِ مَضَرَّة مَوْجُودَة فِيهِ بِالْعَرَضِ ؟ وَلِلْكِكَ نَافِعا بِطِبَاعِهِ وَذَاتِهِ أَنْ يُتُركَ لِمَكَانِ مَضَرَّة مَوْجُودَة فِيهِ بِالْعَرَضِ ؟ وَلِلْكِكَ نَافِعا بِطِبَاعِهِ وَذَاتِهِ أَنْ يُتُركَ لِمَكَانِ مَضَرَّة مَوْجُودَة فِيهِ بِالْعَرَضِ ؟ وَلِلْكِكَ مَا عَلَيْهِ إِلْعَلَاهِ أَنْ يُتُركَ لِمَكَانِ مَضَرَّة مَوْجُودَة فِيهِ بِالْعَرَضِ ؟ وَلِلْكِكَ مَالَى عَلَيْهِ إِلْهَالِهِ أَنْ يُتُركَ لِكَ إِنْ السَّلَامُ بِهِ لَمَّا سَقَاهُ الْعَسَلِ أَخَاهُ لِإِسْهَالُ عَلَيْهِ : هُ صَدَقَ اللهُ ، وَكَذَبَ بَعْلُ أَنْهُمُ أَنِهِالَ إِنْ يُولِيكَ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ وَكَلَبَ بَعْلُ أَنْهِ لَمُ اللَّهُ الْ اللَّهُ الْعَسَلَ ، وَشَكَا ذَلِكَ اللَّهُ الْعَلَالَ عَلَيْهُ أَلِنَ الللَّهُ الْعَرَقِ اللهُ ، وَكَذَبَ بَعْلُ أَنْهِ لَلْهُ مُ وَكَذَلِهُ أَنْهِ الْعَرَاقِ الْعَلَالُ عَلَيْهِ الْمُولِي الْعَلَيْمِ الللَّهُ الْعَلَى الْمُ اللَّهُ الْعُلَالُ الْعَلَى الْمُسَلِّ أَنْهُ أَوْمِلُهُ الللْعُولُ الللللَّهُ اللْعَلَى الْعَلَامِ الْعَلَالُ اللْعُلُولُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَالُ الْعَلَى اللْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَالُ اللْعَلَى الْعَلَالُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ

بَلْ نَقُولُ : إِنَّ مَثَلَ مَنْ مَنَعَ النَّظَرَ فِي كُتُبِ الْحَكْمَةِ مَنْ هُوَ أَهْلُ لَهَا ،

<sup>(</sup>١) مقطت من ص .

<sup>(</sup>٢) في مِه : مِنها .

<sup>(</sup>٣) ذات الشيء هي ماهيته ، أو جزء من ما هيته ، وهي مقابل العرض .

<sup>(</sup>٤) سقطت من ب .

<sup>(</sup>ە) ۋە 1 ، م ، مىں : ئىيە .

<sup>(</sup>٢) ئى مىن : فتزايد .

مِنْ أَجْلِ أَنَّ قَوْماً مِنْ أَرَاذِلِ النَّاسِ قَدْ يُظَنَّ بِهِمْ أَنَّهُمْ ضَلُوا مِنْ قِبَل ذَظَرِهِمْ في أَبُهُمْ ضَلُوا مِنْ قِبَل ذَظَرِهِمْ فيها ، مَثَلُ مَنْ مَنَعَ الْعَطْشَانَ شُرْبَ الْمَاءِ الْبَارِدِ الْعَلْبِ حَتَّى مَاتَ [مِنَ الْعَطَيْسِ] (1) ، لِأَنَّ قَوْماً شَرَقُوا بِهِ فَمَاتُوا ، فَإِنَّ الْمَوْتَ عَنِ الْمَاءِ بِالشَّرَقِ الْعَطَيْسِ [أَمْرً] (1) ذَا نِي وَضَرُورِيَّ .

وَهَذَا الَّذِي عَرَضَ لِهَذِهِ الصَّنَاعَةِ هُوَ شَيْءٌ عَارِضٌ لِسَائِرِ الصَّنَائِعِ ، فَكُمْ مِنْ فَقِيهٍ كَانَ الْفِقْه سَبَبًا لِقِلَّةِ تَوَرَّعِهِ ، وَخَوْضِهِ ف الدُّنْيَا ، بَلُ أَكُمْ مِنْ فَقِيهٍ كَانَ الْفِقْه سَبَبًا لِقِلَّةِ تَوَرَّعِهِ ، وَخَوْضِهِ ف الدُّنْيَا ، بَلُ أَكُمْ الْفُقَهَاء [ هَكَذَا آ " نَجِدُهُمْ ، وَصِنَاعَتُهُمْ إِنَّمَا تَقْتَضِي ١٩٠ بالدَّاتِ الْفَضِيلَةَ الْعَمَلِيَّة .

فَإِذًا لاَ يَبْعُدُ أَنْ يَعْرَضَ فِي الصَّنَاعَةِ الَّتِي تَقْتَضِي الْقَضِيلَةَ [الْعِلْمِيَّةَ] (1) مَا [عَرَضَ اللهِ الصَّنَاعَةِ الَّتِي تَقْتَضِي [الْعَمَلِيَّةَ] (1) .

#### [مَرَاتِبُ النَّاسِ]

وَإِذَا تَقَرَّرَ هَلَا كُلُّهُ ، وَكُنَّا نَعْنَقِدُ ، مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ ، أَنَّ شَرِيعَتَنَا ، هَنِهِ الْإِلَهِيَّةَ ، حَقَّ ، وَأَنَّهَا الَّتِي نَبَّهَتْ عَلَى هَلِهِ السَّعَادَةِ ، وَدَهَتْ إِلَيْهَا ، هَلِهِ الْإِلَهِيَّةَ ، حَقُّ ، وَأَنَّهَا الَّتِي نَبَّهَتْ عَلَى هَلِهِ السَّعَادَةِ ، وَدَهَتْ إِلَيْهَا ، النِّهِ اللهِ [عَرِّ وَجَلً] (٧) ، وَبِمَخْلُوقَاتِهِ ، [فَإِنَّ ] (١) ذَلكَ النِّي هِيَ اللهِ [عَرِّ وَجَلً] (١) أَنْفَقَتْهُ جِبِلَّتُهُ وَطَبِيعَتُهُ مِنَ التَّصْلِمِيقِ ، مُتَقَرِّرٌ عِنْدَ كُلُّ مُسْلِم مِنَ الطَّرِيقِ اللَّهِي افْنَفَقَتْهُ جِبِلِنَّتُهُ وَطَبِيعَتُهُ مِنَ التَّصْلِمِيقِ ،

<sup>(</sup>١) سقطت من ١ ، م ، ص .

<sup>(</sup>٢) سقطت سن ا ، م ، س .

<sup>(</sup>٢) ق ب : كذك .

<sup>(؛)</sup> في أ ، م ، ص : العمالية .

<sup>(</sup>ە) ق ا : أمدا .

<sup>(</sup>٦) في أنه من من الشبية .

<sup>(</sup>٧) ق أنام ، س: جل رعز .

<sup>(</sup>٨) ق ا ، م ، ص : وأن .

وَذَلِكَ أَنَّ طِبَاعَ النَّاسِ مُتَغَاضِلَةً فِي التَّصْلِيقِرِ، فَينَهُمْ مَنْ يُصَلَّقُ بِالْبُرْهَانِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُصَلَّقُ بِالْبُرْهَانِ الْجَلَلِيَّةِ تَصْلِيقَ صَاحِبِ الْبُرْهَانِ [بِالْبُرْهَانِ] (') إِذْ لَيْسَ فِي طِبَاعِهِ أَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُصَلَّقُ [بِالْأَفَاوِيلِ] (') إِذْ لَيْسَ فِي طِبَاعِهِ أَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُصَلَّقُ [بِالْأَفَاوِيلِ] (') الْخَطَابِيَّةِ كَتَصْلِيقِ صَاحِبِ الْبُرْهَانِ بِالْأَفَاوِيلِ الْبُرْهَانِيَّةِ .

وَذَلِكَ أَنَّهُ لَمَّا كَانَتْ شَرِيحُنَا ، هَلِهِ الْإِلهِيَّةُ ، قَدْ دَعَت النَّاسَ مِنْ هَلِهِ الْإِلهِيَّةُ ، قَدْ دَعَت النَّاسَ مِنْ هَلِهِ الطُّرُقِ الطُّرُقِ الطُّرُقِ الطُّرُقِ الطُّرُقِ الطُّرُقِ اللَّعَاء فِيهَا إِلَى اللهِ تَعَالَى ، إِلْ عَنْالِهِ عِنَادًا بِلِسَانِهِ ، أَوْ لَمْ تَتَقَرَّرُ عِنْدَهُ طُرُقُ الدَّعَاء فِيهَا إِلَى اللهِ تَعَالَى ، إِلْعُفَالِهِ عَنَادًا بِلِسَانِهِ ، أَوْ لَمْ تَتَقَرَّرُ عِنْدَهُ طُرُقُ الدَّعَاء فِيهَا إِلَى اللهِ تَعَالَى ، إِلْعُفَالِهِ ذَلِكَ مِنْ نَفْسِهِ .

وَلِذَلِكَ خُصَّ عَلَيْهِ [ الصَّلاَةُ وَ ] (ا) السَّلاَمُ بِالْبَعْثِ إِلَى الْأَحْمَرِ وَالْأَسْوَدِ أَعْنِي لِتَضَمَّنِ شَرِيعَتِهِ طُرُقَ الدُّعَاءِ إِلَى اللهِ تَعَالَى ، وَذَلِكَ صَرِيحٌ فَى تَوْلِهِ تَعَالَى : (أَدْعُ إِلَى سَبيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ، وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنَةٍ ، وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنَةٍ ، وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنَ () () .

#### [عَلاَقَةُ الْحِكْمَةِ بِالشَّرِيعَةِ]

وَإِذَا كَانَتُ هَادِهِ [الشَّرِيعَةُ ] (المَّرِيعَةُ إِلَى النَّظَرِ الْمُؤَدِّى إِلَى النَّظَرِ الْمُؤَدِّى إِلَى مَعْرِفَةِ الْمَحَقِّ، فَإِنَّا ، مَعْشَر ١٠/ الْمُسْلِمِينَ، نَعْلَمُ ، عَلَى الْقَطْعِ ، أَنَّهُ لَا يُوَدِّى النَّظُرُ الْبُرْهَا فِي إِلَى مُخَالَفَةِ مَا وَرَدَ بِهِ الشَّرْعُ ، فَإِنَّ الْحَقَّ لَا يُضَادُّ

<sup>(</sup>١) سقطت من ا ، م ، ص .

<sup>(</sup>٢) في ا ، م ، ص : بالأقوال .

<sup>(</sup>٣) في ا ، م ، س : يَجْسَدُهُمَا .

<sup>(</sup>٤) سقطت من ا ، ب .

<sup>(</sup>ه) النحل (١٦) : ١٢٥ .

<sup>(</sup>١) في ١، م ، من : الشرائع .

الْحَقُّ ، بَلْ يُوَافِقُهُ وَيَشْهَدُ لَهُ .

وَإِذَا كَانَ هَذَا هَكَذَا ، فَإِنْ أَدَّى النَّظُرُ الْبُرُهَا فِي إِلَى نَحْوِمًا مِنَ الْمَعْرِفَةِ بِمَوْجُودٍ مَّا ، فَلاَ يَخْلُو ذَلِكَ الْمَوْجُودُ أَنْ يَكُونَ : قَدْ سَكَتَ عَنْهُ [الشَّرْعُ] (١) أَوْ عَرَّفَ بِهِ .

فَإِنْ كَانَ [قَدْ سَكَتَ] " عَنْهُ ، فَلاَ تَعَارُضَ [هُنَالِكَ] " ، وَهُوَ بِمَنْزِلَةِ مَا سَكَتَ عَنْهُ مِنَ الْأَحْكَامِ ، فَاسْتَنْبَطَهَا الْفَقِيهُ بِالْقِبَاسِ الشَّرْعَيُّ . فَإِنْ كَانَت الشَّرِيعَةُ نَطَقَتْ بِهِ ، فَلاَ يَخْلُو ظَاهِرُ النَّطْقِ أَنْ يَكُونَ مُوَافِقاً فَلاَ يَخْلُو ظَاهِرُ النَّطْقِ أَنْ يَكُونَ مُوَافِقاً لِمَا أَدَّى إِلَيْهِ الْبُرْهَانُ فِيهِ ، أَوْ مُخَالِفاً ، فَإِنْ كَانَ مُوَافِقاً فَلاَ قَوْلَ لَمُنَالِكَ ] " ، وَإِنْ كَانَ مُخَالِفاً طُلِبَ [هُنَالِكَ] " تَأْوِيلُهُ .

#### [التَّأويلُ]

وَمَعْنَى التَّأُويِل : هُوَ إِخْرَاجُ دِلَالَةِ اللَّفْظِ مِنَ الدَّلَالَةِ الْحَقِيقِيَّةِ إِلَى الدَّلَالَةِ الْمَجَازِيَّةِ ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يُخِلَّ ذَلِكَ بِعَادَةِ لِسَانِ الْعَرَبِ فِي التَّجَوُّذِ ، الدَّلَالَةِ الْمَجَازِيَّةِ ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يُخِلَّ ذَلِكَ بِعَادَةِ لِسَانِ الْعَرَبِ فِي التَّجَوُّذِ ، أَوْ غَيْرِ مِنْ تَسْمِيَةِ الشَّيْءِ بِشَبِيهِمِ أَوْ [بسَبَبهِ] (1) أَوْ لَا حِقِهِ أَوْ مُقَارِنِهِ ، أَوْ غَيْرِ مِنْ تَسْمِيَةِ الشَّيْءِ النَّيْ [عُدَّدَتْ ] (1) فِي تَعْرِيفِ أَصْنَافِ الْكَلاَم الْمَجَازِي ذَلِكَ مِنَ الْأَشْيَاءِ النِّي [عُدَّدَتْ ] (1) فِي تَعْرِيفِ أَصْنَافِ الْكَلاَم الْمَجَازِي وَلَا عَلْمَ الشَّرْعِيَّةِ ، فَكُمْ وَإِذَا كَانَ الْفَقِيمُ يَفْعَلُ هَذَا فِي كَثِيرِ مِنَ الْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ ، فَكُمْ

<sup>(</sup>١) في ب: في الشرع .

<sup>(</sup>۲) فی ا ، م ، س : مماسکت .

<sup>(</sup>٣) فيها عدا ب : هناك .

<sup>( )</sup> فيها عدا ب : هناك .

<sup>(</sup> ه ) فيا عدا ب : هناك .

<sup>(</sup>٦) فيها عداً ب: سببه.

<sup>(</sup>٧) فيها عدا ب : عودت .

مِالْحَرِيِّ أَنْ يَفْعَلَ ذَلِكَ صَاحِبُ [عِلْمِ البُّرْهَانِ] "؟ ؟ فَإِنَّ الْفَقِيهِ إِلَّمَا عِنْدَهُ قِيكَسُ يَقِينِيُّ .

وَنَحْنُ نَقْطَعُ قَطْماً أَنَّ كُلَّ مَا أَدَّى إِلَيْهِ الْبُرْهَانُ ، وَخَالَفَهُ ظَاهِرُ الشَّرْعِ ، أَنَّ ذَلِكَ الظَّاهِرَ يَقْبَلُ التَّأْوِيلَ عَلَى قَانُونِ التَّأْوِيلِ الْعَرَبِيِّ . وَهَذِهِ الشَّرْعِ ، أَنَّ ذَلِكَ الظَّاهِرَ يَقْبَلُ التَّأْوِيلَ عَلَى قَانُونِ التَّأُويلِ الْعَرَبِيِّ . وَهَذِهِ الْقَضِيَّةُ 11/ لاَ يَشُكُ فِيهَا مُسْلِمٌ ، وَلَا يَرْتَابُ بِهَا مُوْمِنٌ ، وَمَا أَعْظَمَ ازْدِيادَ الْقَضِيةُ مِنَ الْيَقْمِينَ بِهَا عِنْدَ مَنْ زَاوَلَ هَذَا الْمَعْنَى وَجَرَّبَهُ ، وَقَصَدَ عَذَا الْمَقْصِدَ مِنَ الْجَنْع بَينَ الْمَعْقُولُ وَالْمَنْقُولِ .

بَلْ نَقُولُ : إِنَّهُ مَا مِنْ مَنْطُوقٍ بِهِ فِي الشَّرْعِ ، مُخَالِفٍ بظَاهِرِهِ لِمَا أَدَّى إِلَيْهِ الْبُرْهَانُ [ إِلاً] " إِذَا اعْتُبِرَ وَتُصُفَّحَتْ سَائِرُ أَجْزَائِهِ ، وُجِدَ فِي أَلْفَاظِهِ الشَّرْعِ مَا يَشْهَدُ بظَاهِرِهِ لِلْلَكَ التَّأُويلِ ، أَوْ يُقَارِبُ أَنْ يَشْهَدَ ، وَلِهَذَا الشَّرْعِ مَا يَشْهَدُ بظَاهِرِهِ لِلْلَكَ التَّأُويلِ ، أَوْ يُقَارِبُ أَنْ يَشْهَدَ ، وَلِهَذَا الشَّرْعِ الْمُعْنَى أَجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ بَجِبُ أَنْ تُحْمَلَ أَلْفَاظُ الشَّرْعِ الْمُعْنَى أَجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ بَجِبُ أَنْ تُحْمَلَ أَلْفَاظُ الشَّرْعِ الشَّرْعِ الشَّرْعِ الشَّرْعِ اللَّمْ عَلَى ظَاهِرِهَا بِالتَّأُويلِ ، كُلُّهَا أَعَنَ ا " ظَاهِرِهَا بِالتَّأُويلِ ، مَثَلاً ، وَلا أَنْ تُحْرَجَ كُلُّهَا أَعَنَ ا " ظَاهِرِهَا بِالتَّأُويلِ ، مَثَلاً ، وَلا أَنْ تُحْرَجَ كُلُّهَا أَعَنَ ا " ظَاهِرِهَا بِالتَأْوِيلِ ، مَثَلاً ، وَلا أَنْ تُحْرَجَ تَكُلُّهَا أَلْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعَلِيقُونَ ، مَثَلاً ، وَلا أَنْ تُحْرَجَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللللللْهُ اللللللْهُ الللللللللْهُ اللللْهُ الللللللللْهُ الللللللْهُ اللللْهُ الللللللللللللْهُ اللللللللللللللللللْهُ الللللْهُ الللللللْهُ اللللللللللْهُ الللللللللَّهُ اللللللللللْهُ الللللللْهُ الللللللللل

وَالسَّبَبُ فِي وُرُودِ الشَّرْعِ فِيهِ الظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ هُوَ الْخَتِلاَفُ [ نَظَرِ ] \* ا

<sup>(</sup>١) فيها عدًا ب: ألعلم بالبرهان.

<sup>(</sup> ٢ ) سقطت من مس .

<sup>(</sup>٣) فيهاعدا ب : من .

<sup>( ۽ )</sup> ٺي ا : المتأول .

<sup>(°)</sup> وهي قوله تعالى: (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى) «طه (٢٠): ٥». (٦) ومناه: ينزل الله كل ليلة إلى ساء الدنيا، فيقول: هل من سائل فأعطيه؟ .. هل من داع فأستجيب له ؟ .. هل من مستففر فأغفر له ؟؟

<sup>(</sup>٧) ئى ب،م، س، ئطر،

النَّاسِ وَتَبَايُنُ [ قَرَاتِيجِهِم (1 ] فِي التَّصْدِيق ، وَالسَّبَبُ فِي وُرُودِ الظَّوَاهِرِ (10 النَّاسِ وَتَبَايُنُ [ قَرَاتِيجِهِم (1 ] فِي التَّصْدِيق ، وَالسَّبَبُ فِي وُرُودِ الظَّوَاهِرِ (10 الْمُتَعَارِضَةِ فِيهِ ، هُوَ تَنْبِيهُ الرَّاسِخِينَ فِي الْعِلْمِ عَلَى التَّأْوِيلِ الْجَامِمِ [ بَيْنَهَا ] (10 [ وَإِلَى الْبَائِمِ ( الْمُو الَّذِي أَنْزَلَ الْمُعْنَى وَرَدَت الْإِضَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى : (هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْمُحَنَّابُ مُدْكَمَاتُ ) إِلَى قَوْلِهِ : (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ! ) (10 عَلَيْكَ الْمُحِنَّابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ ) إِلَى قَوْلِهِ : (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ! ) (10 أَنْ الْمِلْمِ ! )

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ : إِنَّ فِي الشَّرْعِ أَشْيَاء قَدْ أَجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَى حَمْلِهَا عَلَى ظُوَاهِرِهَا ، وَأَشْيَاء الْخَتَلَفُوا فِيهَا ... فَهَلْ يَجُوزُ أَنْ لُؤَاهِرِهَا ، وَأَشْيَاء الْخَتَلَفُوا فِيهَا ... فَهَلْ يَجُوزُ أَنْ يُودَّدَى الْبُرْهَانُ إِلَى تَنْأُولِلِهَا مَا أَجْمَعُوا عَلَى ظَاهِرِهِ ؟؟ . . أَوْ ظَاهِرِ مَا أَجْمَعُوا عَلَى تَنْوِيلِهِ ؟؟ . . أَوْ ظَاهِرِ مَا أَجْمَعُوا عَلَى تَنْوِيلِهِ ؟؟ . . أَوْ ظَاهِرِ مَا أَجْمَعُوا عَلَى تَنْوِيلِهِ ؟؟ . . أَوْ ظَاهِرِ مَا أَجْمَعُوا عَلَى تَنْوِيلِهِ ؟؟ . .

قُلْنَا: أَمَّا لَوْ ثَبَتَ الْأَجْمَاعُ بِطَرِيقٍ ١٢/ يَقِينِيُّ [لَمْ ] (١) يَصِحُ ، وَإِنْ كَانَ الْإِجْمَاعُ فِيهَا ظَنِّيًا فَقَدْ يَصِحُ (١) .

وَلِلْكِكَ قَالَ أَبِو حَامِدٍ (١٠ ، وَأَبُو الْمَعَالِي (١٠ ، وَغَيْرُهُمَا مِنْ

<sup>(</sup>١) في ا ، م : مزايمهم .

<sup>(</sup>٢) جسم ظاهر ، لا ظاهرة ، لأن الحديث هنا عن ظاهر التصوص وباطها .

<sup>(</sup>٣) فياعدا ب: بينهما.

<sup>(</sup>٤) فياعداب: فإلى.

<sup>(°)</sup> آل عمران (٣) : ٧ . وجملة الآية : (هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْحَتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ ، هُنَّ أَمُّ الْكِتَابِ ، وأَخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ، فَأَمَّا الْكِتَابِ ، وأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ، فَأَمَّا الْكِتَابِ وَالْحَرُ مُتَشَابِهَاتُ ، فَأَمَّا الْكِتَابِ وَالْحَرُ مُتَشَابِهَاتُ ، فَأَمَّا اللّهِ عَنْهُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَنْهُ وَابْتِغَاء تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) .

<sup>(</sup>٢) ئى ب : ظم .

 <sup>(</sup>٧) وقد » هنا مستعملة لإفادة التعقيق ، لا التقليل.

<sup>(</sup>٨) أبو حامد بن محمد الغزالي (٥٠٠ – ٥٠٥ هـ ١٠١٩ م) .

 <sup>(</sup>٩) هو إمام الحرمين أبو الممالى عبد الملك بن أبي محمد عبد الله بن يوسف الجوينى، الفقيه الشافى،
 وهو أستاذ الغزالى ، ونسبته إلى « جوين » إسدى نواسى « نيسابور » . تونى سنة ٧٨ هـ .

أَيْمُةِ النَّفَلَ ؛ إِنَّهُ لاَ يُقْطَعُ بِكُفْر مَنْ خَرَقَ الْإِجْمَاعَ فِي التَّأْوِيلِ فِي أَمْفَال مَذِهِ الْأَشْيَاءِ .

وَقَدْ يَدُلُ عَلَى أَنْ الْإِجْمَاعَ لَا يَتَقَرَّرُ فِى النَّظْرِيَّاتِ (١) بِطَرِيقِ يَقِينِيّ، كَمَا يُمْكِنُ أَنْ يَتَقَرَّرَ الْإِجْمَاعُ كَمَا يُمْكِنُ أَنْ يَتَقَرَّرَ الْإِجْمَاعُ كَمَا يُمْكِنُ أَنْ يَتَقَرَّرَ الْإِجْمَاعُ فِى مَشْأَلَة مَّا فِى عَصْرٍ مَّا ، إِلَّا بِأَنْ يَكُونَ ذَلِكَ الْعَصْرِ مَعْلُومِينَ عِنْدَنَا مَحْصُورًا ، وَأَنْ يَكُونَ ذَلِكَ الْعَصْرِ مَعْلُومِينَ عِنْدَنَا ، أَغْنِى وَأَنْ يَكُونَ جَمِيعُ الْعُلَمَاءِ الْمَوْجُودِينَ فِى ذَلِكَ الْعَصْرِ مَعْلُومِينَ عِنْدَنَا ، أَغْنِى مَعْلُومًا أَشْخَاصُهُمْ ، وَمَبْلَغُ عَدَدِهِمْ ، وَأَنْ يُنْقَلَ إِلَيْنَا فِى الْمَشْأَلَةِ مَذْهَبُ مُعْلُومًا أَشْخَاصُهُمْ ، وَمَبْلَغُ عَدَدِهِمْ ، وَأَنْ يُنْقَلَ إِلَيْنَا فِى الْمَشْأَلَةِ مَذْهَبُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ [فِيهَا] (١) نَقْلَ تَوَاتُر (١) ، وَيَكُونَ مَعَ هَذَا كُلِّهِ قَدْ صَعَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ [فِيهَا] (١) نَقْلَ تَوَاتُر (١) ، وَيَكُونَ مَعَ هَذَا كُلِّهِ قَدْ صَعَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ [فيها] (١) نَقْلَ تَوَاتُر (١) ، وَيَكُونَ مَعَ هَذَا كُلِّهِ قَدْ صَعَ عَذَا أَنَّ الْعُلْمَاءَ الْمَوْجُودِينَ فِى ذَلِكَ الزَّمَانِ مُتَّفِقُونَ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ فِى النَّمْ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ فَى النَّمْ عَلَى أَنْ لَا يُكْتَمَ عَنْ أَخِدٍ ، الشَّرِيعَةُ وَالِمُ مُ وَاحِدٌ فِى عِلْم الشَّويَةُ .

[وَأَمَا وَكَثِيرً ] '' مِنَ الصَّذِرِ الْأَوَّلِ [قَدً ] '' نُقِلَ عَنْهُمْ أَنَّهُمْ كَانُوا يَرُوْنَ أَنَّ لِلشَّرْعِ ظَاهِرًا وَبَاطِناً ، وَأَنَّه لَيْسَ يَجِبُ أَنْ يَعْلَمَ بِالْبَاطِنِ مَنْ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ بِهِ ، وَلَا يَقْلِرُ عَلَى فَهْمِهِ ، مِثْلُ مَا رُوِى عَن الْبُخَارِيُّ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ بِهِ ، وَلَا يَقْلِرُ عَلَى فَهْمِهِ ، مِثْلُ مَا رُوِى عَن الْبُخَارِيُّ كَيْسَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ بِهِ ، وَلَا يَقْلِرُ عَلَى فَهْمِهِ ، مِثْلُ مَا رُوِى عَن البُّخَارِيُّ عَنْ عَلَى آبْن أَبِي طَالِب ] '' ، رَضِي اللهُ عَنْهُ ، أَنَّهُ قَالَ : حَدُّثُوا النَّاسَ مِنْ غَلِي آبْن أَبِي طَالِب ] '' ، رَضِي اللهُ عَنْهُ ، أَنَّهُ قَالَ : حَدُّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ ، أَثْرِيدُونَ أَنْ يُكَذِّبَ اللهُ وَرَسُولُهُ ؟ ! ، وَمِثْلُ مَا رُوِى مِنْ ذَلِكَ عَنْ جَمَاعَة مِنَ السَّلَفِ .

<sup>(</sup>١) أي العلوم النظرية .

<sup>(</sup>٢) سقطت من ب .

<sup>(</sup>٣) التواتر في اصطلاح الأصوليين هو خبر الجماعة الذي يفيد بنفسه العلم بمعلقه . واجع كشاف اصطلاحات الفنون . ص ١٤٧١ .

<sup>(</sup>٤) فى ب : وَأَمَّا كَشَيرٌ .

<sup>(</sup>ە) ئىپ بىتىد .

<sup>(</sup>٦) ستطت من ا ، م ، ص .

فَكَيْفَ يُمْكِنُ أَنْ يُتَصَوَّرَ إِجْمَاعٌ مَنْقُولٌ إِلَيْنَا عَنْ مَسْأَلَةٍ مِنَ الْمَسَائِلِ النَّظَرِيَّةِ ، وَنَحْنُ نَعْلَمُ قَطْعاً أَنَّهُ لاَ يَخْلُو عَصْرٌ مِنَ الْأَعْصَارِ مِنْ عُلَمَاءِ بَرَوْنَ أَلَّا فِي النَّاسِ؟؟ أَنَّ فِي الشَّرِعِ ١٦/ أَشْيَاء لاَ يَنْبَغِي أَنْ يَعْلَمَ آيِنَتْ فِيقِهِا ] (١ جَمِيعُ النَّاسِ؟؟ أَنَّ فِي الشَّرِعِ ١٦/ أَشْيَاء لاَ يَنْبَغِي أَنْ يَعْلَمَ آيِنَتْ فِيقِهِا ] (١ جَمِيعُ النَّاسِ؟؟

وَذَلِكَ بِيخِلَافِ مَا عَرَضَ فِي الْهَمَلِيَّاتِ ، فَإِنَّ النَّاسَ كُلَّهُمْ يَرَوْنَ إِنْ النَّاسَ كُلَّهُمْ يَرَوْنَ إِنْ الْمَسْالِةِ ، وَ [يُكْتَفَى] (١) [ف] (المَّصُولِ الْمِسَالِةُ ، فَلاَ يُنْقَلَ إِلَيْنَا فِيهَا خِلاَفُ ، فَإِنَّ الْإِجْمَاعِ فِيهَا بِأَنْ تَنْتَشِرَ الْمَسْأَلَةُ ، فَلاَ يُنْقَلَ إِلَيْنَا فِيهَا خِلاَفُ ، فَإِنَّ الْإِجْمَاعِ فِيهَا بِالْأَمْرِ فِي الْعِلْمِيَّاتِ ، بِخِلاَفِ الْأَمْرِ فِي الْعِلْمِيَّاتِ . الْعَمَلِيَّاتِ ، بِخِلاَفِ الْأَمْرِ فِي الْعِلْمِيَّاتِ .

# [الْغَزَالُ وَالْفَلاَسِفَةُ]

فَإِنْ قُلْتَ : [فَإِذَا ] (1) لَمْ يَجِب التَّكُفِيرُ بِنَفَرْقِ الْإِجْمَاعِ فِي التَّأُوبِلِ، إِذْ لَا يُتَصَوَّرُ [فِي ذَلِكَ إِجْمَاعً ] (1) ، فَمَا تَقُولُ فِي الْفَلاَسِفَةِ مِنْ أَهْلِ الْإِسْلاَمِ ، كَأْبِي نَصْرِ (1) ، وَابْنِ سِينَا (1) ، فَإِنَّ أَبَا حَامِدٍ قَدْ قَطَعَ بِعَكُفْمِرِهِمَا الْإِسْلاَمِ ، كَأْبِي نَصْرِ (1) ، وَابْنِ سِينَا (1) ، فَإِنَّ أَبَا حَامِدٍ قَدْ قَطَعَ بِعَكُفْمِرِهِمَا فِي كَتَابِهِ الْمَعْرُونِ بِالتَّهَافُتِ ، فِي ثَلاَتِ مَسَائِلَ :

فِي الْقُوْلِ بِقِلَم ِ الْعَالَمِ (١٠)

وَبِأَنَّهُ ، تَعَالَى ، لَا يَعْلَمُ الْجُزْئِيَّاتِ ، تَعَالَ عَنْ ذَلِكَ ١٠٠.

<sup>(1)</sup> ف ب: محقيقتها.

<sup>(</sup>٢) ئى ب : ئكتنى .

<sup>(</sup>٣) سقطت من ا ، م ، س .

<sup>(</sup>٤) في أنه مناص : وإذا.

<sup>(</sup>٥) في أنه م، ص: ذلك في إجماع.

<sup>(</sup>٦) محمد بن طرخان ، الملقب بالمعلم الثانى ، والمنسوب إلى و فاراب و من بلاد تركستان (٦) . ١٩٠٠ م) .

<sup>(</sup>٧) أبوعل الحسين بن عبد الله، الشهير بالشيخ الرئيس (٣٧٠ - ٢٩٩ م ٩٨٠ - ١٠٣٧ م).

<sup>(</sup>٨) رأجع (تبافت الفلاسفة) للغزالي . س ٦ وما بعلها .

<sup>(</sup>٩) للمندر السابق . ص ٣٥ وما بعدها .

وَفِي تَأْوِيلِ مَا جَاء فِي حَشْرِ الْأَجْسَادِ وَأَخْوَالِ الْمَعَادِ (١٠ .

قُلْنَا : الظَّاهِرُ مِنْ قَوْلِهِ فِي ذَلِكَ ، أَنَّهُ لَيْسَ تَكُفِيرُهُ إِيَّاهُمَا فِي ذَلِكَ قَطْعًا ، إِذْ قَدْ صَرَّحَ فِي كِتَابِ التَّفْرِقَةِ أَنَّ التَّكْفِيرَ بِخَرْقِ الْإِجْمَاعِ فِيهِ اخْمَالُ<sup>07</sup>.

وَقَدْ تَبَيْنَ مِنْ قَوْلِنَا أَنَّهُ لَيْسَ يُمْكِنُ أَنْ يَتَقَرَّرَ إِجْمَاعٌ فِي أَمْنَالِ هَلِهِ الْمَسَائِلِ ، لِمَا رُوِيَ عَنْ كَثِيرٍ مِنَ السَّلَفِ الْأَوَّلِ ، فَضَلاَ عَنْ غَيْرِهِمْ ، أَنَّ هَا هُنَا تَأْوِيلاَتٍ لاَ يَجِبُ أَنْ يُفْصَحَ بِهَا إلاَّ لِمَنْ هُوَ مِنْ أَهْلِ التَّأُويلِ هَا هُنَا تَأْوِيلَ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ، لِأَنَّ الْاَحْتِيارَ عِنْدَنَا هُوَ الْوُقُوفُ أَهُل التَّأُويلِ تَعَالَى: (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ) ، لِأَنَّ الْاَحْتِيارَ عِنْدَنَا هُوَ الْوُقُوفُ أَهْلُ الْعِلْمِ يَعْلَمُونَ التَّأُويلِ ، تَعَالَى: (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ) ، لِأَنَّهُ إِذَا لَمْ يَكُنْ أَهْلُ الْعِلْمِ يَعْلَمُونَ التَّأُويلِ ، لَمْ يَكُنْ أَهْلُ الْعِلْمِ يَعْلَمُونَ التَّأُويلِ ، فَعَالَى: (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ) ، لِأَنَّهُ إِذَا لَمْ يَكُنْ أَهْلُ الْعِلْمِ يَعْلَمُونَ التَّالِيلَ ، لَكُنْ عَنْدَهُمْ مَزِيَّةُ تَصْلِيقِ تُوجِبُ لَهُمْ مِنَ الْإِيمَانِ بِهِ مَالاَ يُوجَدُ عِنْد لَمْ يَكُنْ أَهْلُ الْعِلْمِ ، وَقَدْ وَصَفَهُم اللهُ لَا تَعَالَى اللهِ الْبُرْهَانِ ، وَهَذَا لاَ يَكُونُ إِلاَ اللّهُ مَالِ الْبُرْهَانِ ، وَهَذَا لاَ يَكُونُ إِلاَ اللّهُ مَلَ الْعِلْمُ ، وَقَدْ وَصَفَهُم اللهُ لَيْ يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الْبُرْهَانِ ، وَهَذَا لاَ يَكُونُ إِلا اللّهُ مَانِ ، وَهَذَا لاَ يَكُونُ إِلا أَنْهُمُ اللّهُ وَمِنَا اللّهُ يَكُونُ إِلا أَنْهَا يُحْمَلُ عَلَى الْبُرْهَانِ ، وَهَذَا لاَ يَكُونُ إِلا أَنْهَا يُحْمَلُ عَلَى الْإِيمَانِ اللّهِ عَالِي الْبُولُونَ إِلا اللّهِ عَلَى الْهُ الْعَلَى الْمُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُ الْمُ الْعُلْ الْعَلَى الْمُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُ اللّهُ الْعُلْلُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْمِالْمُ اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُونَ اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُو

<sup>(1)</sup> المسدر السابق . س ٨١ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) والإشارة هذا إلى قول الغزالى ، بعد تكفيره مُكَذَّبَ الرسول ، عليه الصلاة والسلام ، ومُنْكِرَ المتواتر :

وَلَوْ أَنْكُرَ مَا ثَبَتَ بِالْإِجْمَاعِ فَهَذَا فِيهِ نَظَرٌ ، لِأَنَّ مَعْرِفَةَ كُوْنِ الْإِجمَاعِ وَلَوْ أَنْكُرَ مَا ثَبَتَ بِالْإِجْمَاعِ فَهَذَا فِيهِ نَظَرٌ ، لِأَنَّ مَعْرِفَةَ كُوْنِ الْإِجمَاعِ حُجَّةً قَاطِعَةً فِيهِ غُمُوضٌ يَعْرِفُهُ الْمُحَصِّلُونَ لِعِلْمِ أَصُولِ الْفِقْهِ ، وَأَنْكُرَ حُجَّةً قَاطِعَةً فِيهِ غُمُوضٌ يَعْرِفُهُ الْمُحَصِّلُونَ لِعِلْمِ أَصُولِ الْفِقْهِ ، وَأَنْكُرَ الْإِجْمَاعِ حُجَّةً أَصْلًا ، فَصَارَ كُونُ الْإِجْمَاعِ حُجَّةً مُخْتَلَفٌ فِيه ، النَّظَامُ كُونَ الْإِجْمَاعِ حُجَّةً أَصْلًا ، فَصَارَ كُونُ الْإِجْمَاعِ حُجَّةً مُخْتَلَفٌ فِيه ،
 راجع ( فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ) ص ١٦ . طبعة القاهرة ، الأُولَى ، سنة ١٩٠٧م .

<sup>(</sup>٣) أن أ: الوقود.

<sup>(</sup>٤) سقطت من ا ، پ .

مَعَ الْعِلْمِ بِالتَّنَّوِيلِ، فإنَّ غَيْرَ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ هُمْ أَهْلُ الْإِيمَانِ [به] ('' لاَ مِنْ قِبَلِ الْبُرْهَانِ .

فَإِنْ كَانَ هَذَا الْإِيمَانُ الَّذِي وَصَفَ اللَّهُ بِهِ الْعُلْمَاءَ خَاصًا بِهِمْ ، فَيَجِبُ أَنْ يَكُونَ بِالْبُرْهَانِ فَلَا يَكُونُ إِلاَّ مَعَ [ الْعِلْمِ أَنْ يَكُونَ بِالْبُرْهَانِ فَلَا يَكُونُ إِلاَّ مَعَ [ الْعِلْمِ بِالتَّمْوِيلَ إِلاَّ مَا لَا يَكُونُ إِلاَّ مَعَ الْعِلْمِ بِالتَّمْوِيلَ اللهَ ، [ عَزَّ وَجَلَّ ] (\*) قَدْ أَخْبَرَ أَنَّ لَهَا تَأُوبِلاً هُوَ بِالتَّمْوِيلَةِ أَو اللهُ هُوَ اللهُ هُوَ اللهُ هُوَ اللهُ هُوَ اللهُ هُوَ اللهُ عَلَى الْحَقِيقَةِ . \* وَالْبُرْهَانُ لَا بَكُونُ إِلاَّ عَلَى الْحَقِيقَةِ . \*

وَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كَذَلِكَ ، فَلاَ يُمْكِنُ أَنْ [يَتَقَرَّرَ] (٥) فِي التَّأْوِيلَاتِ ، الَّتِي خَصَّ اللهُ الْعُلَمَاء بِهَا ، إِجْمَاعٌ مُسْتَفِيضٌ ، وَهَذَا بَيَّنٌ بِنَفْسِهِ عِنْدَ مَنْ أَنْصَغَ .

## [الْعِلْمُ الْإِلْهِيُّ ]

وَإِلَى هَذَا كُلِّهِ ، فَقَدْ نَرَى أَنَّ أَبَا حَامِدٍ قَدْ غَلَّطَ. عَلَى الْحُكَمَاءِ الْمَشَّائِينَ (١٠) فِيمَا نُسِبَ إِلَيْهِم مِنْ أَنَّهُم يَقُولُونَ : إِنَّهُ ، تَقَدَّس وَتَعَالَى ، لَا يَعْلَمُ فِيمَا نُسِبَ إِلَيْهِم مِنْ أَنَّهُم يَقُولُونَ : إِنَّهُ ، تَقَدَّس وَتَعَالَى ، لَا يَعْلَمُ الْحُرْثِينَاتِ أَصْلاً ، بَلْ يَرَوْنَ أَنَّهُ [تَعَالَى ، يَعْلَمُهَا] (١٠) بِعِلْم خَيْرٍ مُجَانِسِ الْجُزْئِيَّاتِ أَصْلاً ، بَلْ يَرَوْنَ أَنَّهُ [تَعَالَى ، يَعْلَمُهَا] (١٠) بِعِلْم خَيْرٍ مُجَانِسِ

<sup>(</sup>١) فيها عدا ب : بها .

<sup>(</sup>٢) فيها عدا ب : وإذا .

<sup>(</sup>٣) أن ا ، ب : علم التأويل .

<sup>(؛)</sup> ئى ب ؛ ئمالى .

<sup>(</sup>م) فياعدًا ب يقرر .

<sup>(</sup>٦) هم أتباع أرسطو ، ويكونون مدرسة متميزة في الفلسفة الإسلامية عن المتصوفة وأصحاب فلسفة الإشراق . وفي النسخة ا : المشارين .

<sup>(</sup>٧) ئى ب : يىلمها تعالى .

لِعِلْمِنَا [بِهَا] (() ، وَذَلِكَ أَنَّ عِلْمَنَا [بِهَا] (() مَعْلُولٌ لِلْمَعْلُومِ بِهِ ، فَهُوَ مُحْلَثٌ بِحُدُوثِهِ ، وَمُتَغَيِّرٌ بِتَغَيِّرِهِ ، وَعِلْمُ اللهِ ، سُبْحَانَهُ [بِالْوُجُود] (() عَلَى مُقَابِلِ هَذَا ، فَإِنَّهُ عِلَّةٌ لِلْمَعْلُومِ اللَّذِي هُوَ [الْمَوْجُودُ] (() ، فَمَنْ شَبّة الْعِلْمَيْنِ أَحَلَهُمَا بِالْآخَرِ ، فَقَدْ جَعَلَ ذَوَاتَ [الْمُتَقَابِلاَتِ] (() وَخَوَاصَّهَا وَاحِلَةً ، وَذَلِكَ غَابَةُ الْجَهْلِ .

فَاشُمُ الْعِلْمِ إِذَا فِيلَ عَلَى الْعِلْمِ الْمُحْدَثِ وَالْعِلْمِ الْقَدِيمِ ، فَهُوَ مَقُولً بِاشْتِرَاكِ الاشم الْمَحْفِ ، كَمَا [يُقَالُ] (١٠ ، كَثِيرٌ مِنَ الْأَشَهَاءِ عَلَى الْمُتَقَابِلاَتِ مِثْلُ : الْجَلَلِ ، الْمَقُولِ عَلَى الْعَظِيمِ وَالصَّغِيرِ ، وَالصَّرِيمِ ١٥ / الْمَقُولِ عَلَى الضَّوْءِ وَالظَّلْمَةِ . وَلِهَذَا لَيْسَ هَا هُنَا حَدُّ (١٠ [يَشْمَلُ] (١٠ الْعِلْمَيْنِ جَيهِمَّ الضَّوْءِ وَالظَّلْمَةِ . وَلِهَذَا لَيْسَ هَا هُنَا حَدُّ (١٠ [يَشْمَلُ] (١٠ الْعِلْمَيْنِ جَيهِمَّ كَمَا تَوَهَّمَهُ الْمُتَكَلِّمُونَ مِنْ أَهْل زَمَانِنَا .

وَقَدْ أَفْرَدُنَا فِي هَلِهِ الْمَسْأَلَةِ قَوْلاً حَرَّكَنَا إِلَيْهِ بَعْضُ أَصْحَابِنَا (١٠). وَكَيْفَ يُتُومَّمُ عَلَى الْمَشَائِينَ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّهُ شُبْحَانَهُ ، لَا يَعْلَمُ بِالْعِلْمِ الْقَلِيمِ الْقَلِيمِ الْجُزْثِيَّاتِ ، وَهُمْ يَرَوْنَ أَنَّ الرُّوْيَا الصَّادِقَةَ تَتَضَمَّنُ الْإِنْدَارَاتِ بِالْجُزْثِيَّاتِ الْجُزْثِيَّاتِ ، وَهُمْ يَرَوْنَ أَنَّ الرُّوْيَا الصَّادِقَةَ تَتَضَمَّنُ الْإِنْدَارَاتِ بِالْجُزْثِيَاتِ الْحَادِثَةِ فِي الزَّمَانِ الْمُسْتَقْبَلِ ، وَأَنَّ ذَلِكَ الْعِلْمَ الْمُنْذِرَ يَحْصُلُ لِلْإِنْسَانِ فِي النَّوْمِ مِنْ قِبَلِ الْعِلْمِ الْأَزَلُ الْمُدَبِّرِ لِلْكُلِّ ، وَالْمُسْتَوْلِي عَلَيْهِ .

<sup>(</sup>١) سقطت من أ ، م ، ص .

<sup>(</sup>٢) سقطت من أ ، م ، ص .

<sup>(</sup>٣) أي أنام من مس : بالرجود . وأي ب : في الموجود .

<sup>(</sup>٤) فيها عدا ب : الوجود .

<sup>(</sup>ه) في أ : المتقات .

<sup>(</sup>٢) أن ص : تقال .

<sup>(</sup>٧) أي تعريف ، وهو القول الدال على ما هية الشيء .

<sup>(</sup>٨) في ب : يشتمل .

 <sup>(</sup>٩) والإشارة هنا إلى الرسالة الصغيرة التي ضمنها أبو الوليد رأيه في العلم الإلهي ، وهي التي ستل (فصل المقال) في هذا الكتاب .

ولَيْسَ يَرَوْنَ أَنَّهُ لاَ يَعْلَمُ الْجُزْئِيَّاتِ ، فَقَطْ ، عَلَى النَّحْوِ الَّلِى نَعْلَمُهُ نَحْنُ ، بَلْ وَلاَ الْكَلِّيَّاتِ ، فَإِنَّ الْكَلِّيَّاتِ الْمَعْلُومَةَ عِنْدَنَا مَعْلُولَةُ أَيْضاً عَنْ طَبِيعَةِ الْمَوْجُودِ ، وَالْأَمْرُ فِي ذَلِكَ [الْعِلْمِ] (١) بِالْعَكْسِ ، وَلِلْلِكَ مَا قَدْ طَبِيعَةِ الْمَوْجُودِ ، وَالْأَمْرُ فِي ذَلِكَ [الْعِلْمِ] (١) بِالْعَكْسِ ، وَلِلْلِكَ مَا قَدْ طَبِيعَةِ الْمَوْجُودِ ، وَالْأَمْرُ فِي ذَلِكَ الْعِلْمُ مُنَزَّهُ عَنْ أَنْ يُوصَعَى بِكُلِّي أَوْ بِجُزْفِي ، أَدْى إلَيْهِ الْبُرْهَانُ أَنَّ ذَلِكَ الْعِلْمُ مُنَزَّهُ عَنْ أَنْ يُوصَعَى بِكُلِّي أَوْ بِجُزْفِي ، فَلاَ مَعْنَى لِلإِخْتِلاَ فَ فِي هَلِهِ الْمَسْأَلَةِ ، أَعْنِى فِي تَكْفِيرِهِمْ أَوْلَا تَكْفِيرِهِمْ .

## [ الْعَالَمُ بَيْنَ الْقِدَمِ وَالْحُدُوثِ ]

وَأَمَّا مَسْأَلَةُ قِدَمِ الْعَالَمِ ، أَوْ حُدُونِهِ ، فَإِنَّ الاخْتِلاَفَ فِيهَا عِنْدِى بَيْنَ الْمُتَكَلِّمِينَ مِنَ الْأَشْعَرِيَّةِ وَبَيْنَ الْحُكَمَاءِ الْمُتَقَدِّمِينَ يَكَادُ [أنْ] (١) يَكُونَ رَاجِعاً لِلإِخْتِلاَفِ فِي التَّسْمِيَةِ ، وَبِخَاصَّةٍ عِنْدَ بَعْضِ الْقدَمَاء .

وَذَلِكَ أَنَّهُمْ اتَّفَقُوا عَلَى أَنَّ مَا هُنَا ثَلاَثَةَ أَصْنَافٍ مِنَ الْمَوْجُودَاتِ . طَرَفَانِ ، وَوَاسِطَةٌ بَيْنَ الطَّرَفَيْنِ . فَاتَّفَقُوا فِى تَسْمِيَةِ الطَّرَّفَيْنِ ، وَاخْتَلَفُوا فِى الْوَاسِطَةِ ،

فَأَمَّا ١٦/ الطَّرَفُ الْوَاحِدُ<sup>(٣)</sup>: فَهُوَ مَوْجُودٌ وُجِدَ مِنْ شَيْءٍ غَيْرِهِ ، وَعَنْ شَيْءٍ ، أَعْنِى شَيْء ، أَعْنِى مَى اللَّهِ ، أَعْنِى عَنْ سَبَبٍ فَاعِلٍ ، وَمِنْ مَادَّةٍ ، وَالزَّمَانُ مُتَقَدِّمٌ عَلَيْهِ ، أَعْنِى عَلَى وُجُودِهِ .

وَهَذِهِ هِيَ حَالُ الْأَجْسَامِ الَّتِي يُدْرَكُ تَكُونُهَا بِالْحِسِّ ، مِثْلُ تَكُوّنِ الْمَاءِ [وَالْهَوَاء] (١) ، وَالْحَيَوَانِ ، وَالنَّبَاتِ ، وَغَيْرٍ ذَلِكَ .

<sup>(</sup>١) سقطت من ص .

<sup>(</sup>٢) سقطت من مس .

<sup>(</sup>٢) أي الأول .

<sup>(</sup> t ) رسمها في أ هكذا : والسر .

<sup>(</sup> ه ) في ا : أو الأرنس.

[فَهَذَا] (١) الصَّنْفُ مِنَ الْمَوْجُودَاتِ اتَّفَقَ الْجَبِيعُ ، مِنَ الْقُدَمَاءِ وَالْأَشْعَرِيَّينَ عَلَى تَسْمِيَتِهَا مُحْدَثَةً .

وَأَمَّا الطَّرَفُ الْمُقَابِلُ لِهَلَا ، فَهُوَ : مَوْجُودٌ لَمْ يَكُنْ مِنْ شَىء ، وَلَا مَن شَيْء ، وَلاَ تَقَدَّمَهُ زَمَانُ .

وَهَذَا ، أَيْضاً ، اتَّفَقَ الْجَهِيعُ ، مِنَ الْفِرْقَتَيْنِ ، عَلَى تَسْمِيَتِهِ قَدِيماً . وَهُوَ اللهُ ، تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، الَّذِى هُوَ فَاعِلُ الْكُلُّ ، وَمُو اللهُ ، تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، الَّذِى هُوَ فَاعِلُ الْكُلُّ ، وَمُوجِدُهُ ، وَالْحَافِظُ لَهُ ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى قَدْرُهُ .

وَأَمَّا الصَّنْفُ مِنَ [الْمَوْجُودِ] (١) الَّذِي بَيْنَ هَذَيْنِ الطَّرَفَيْنِ : فَهُوَ مَوْجُودٌ لَمْ يَكُنْ مِنْ شَيْءٍ ، وَلَا تَقَدَّمَهُ زَمَانٌ ، وَلَكِنَّهُ مَوْجُودٌ عَنْ شَيْءٍ ، أَعْنِي عَنْ فَاعِلٍ ، وَهَذَا هُوَ الْعَالَمُ [بِأَشْرِهِ] (١).

وَالْكُلُّ مِنْهُمْ مُتَّفِقٌ عَلَى وَجُودٍ مَنِهِ الصَّفَاتِ الثَّلَاثِ لِلْعَالَمِ ، فَإِنَّ الْمُتَكَلِّمِينَ يُسَلِّمُونَ أَنَّ الزَّمَانَ غَيْرٌ مُتَقَلِّم عَلَيْهِ ، أَوْ يَلْزَمُهُمْ ذَلِكَ ، إِذِ المُتَكَلِّمِينَ يُسَلِّمُونَ أَنَّ الزَّمَانَ غَيْرٌ مُتَقَلِّم عَلَيْهِ ، أَوْ يَلْزَمُهُمْ ذَلِكَ ، إِذِ الرُّمَانُ عِنْدَهُمْ فَيْكُ ، إِذَ مَنَاهُ عَنْدُ مُقَامِنَ وَالْأَجْسَامِ (1) ، وَهُمْ أَيْضًا مُتَّفِقُونَ مَعَ الْقَدَمَاء عَلَى أَنَّ الزَّمَانَ الْمُسْتَقْبَلَ غَيْرُ مُقَنَاه ، وَكَذَلِكَ الْوُجُودُ الْمُسْتَقْبَلُ. وَإِنَّمَانِ الْمُسْتَقْبَلُ عَيْرُ مُقَنَاه ، وَكَذَلِكَ الْوُجُودُ الْمُسْتَقْبَلُ. وَإِنَّمَانِ الْمُسْتَقْبَلُ عَيْرُ مُقَنَاه ، وَكَذَلِكَ الْوَجُودُ الْمُسْتَقْبَلُ. وَإِنَّانَ الْمُسْتَقْبَلُ عَيْرُ مُقَنَاه ، وَكَذَلِكَ الْمُتَكَلِّمُونَ يَرَوْنَ وَلِيعَتِهِ ، وَأَرْسُطُو وَفِرْقَتُهُ يَرَوْنَ أَنَّهُ مَنْنَاه ، وَهَذَا هُولال فِي الْمُسْتَقْبَلِ .

<sup>(</sup>۱) نی ب : رهادا .

<sup>(</sup>٢) أن أ ، س : الموجودات .

<sup>(</sup>٣) أن ب ينقط، بدلا من يأسره .

<sup>( )</sup> أى أن وجود الجسم والحركة مصحوب - دون ما فاصل - يوجود الزمان ، فليس هناك زمان مابق على الوجود ، ولا وجود سابق على الزمان ، مما يفضى إلى إلزام المتكلمين بأنه ليس هناك زمان متقدم على وجود المالم .

فَهَذَا [الْوُجُودُ] (١) الْآخَرُ ، الْأَمْرُ فِيهِ بَيِّنٌ أَنَّهُ قَدْ [أخَذَ] (١) شَبهَا مِن الْوُجُود الْقَدِيم (١) . فَمَنْ غَلَّب عَلَيْهِ مِن الْوُجُود الْقَدِيم (١) . فَمَنْ غَلَّب عَلَيْهِ مَا فِيهِ مِنْ شَبهِ الْمُحْدَثِ ، سَمَّاهُ قَدِيمًا ، وَمَنْ غَلَّب مَا فِيهِ مِنْ شَبهِ الْمُحْدَثِ ، سَمَّاهُ قَدِيمًا ، وَمَنْ غَلَّب عَلَيْهِ مَا فِيهِ مِنْ شَبهِ الْمُحْدَثِ ، سَمَّاهُ مُحْدَثًا . وَهُوَ ، فِي الْحَقِيقَةِ ، لَيْسَ مُحْدَثًا حَقِيقِيًّا ؛ فَإِنَّ الْمُحْدَثُ الْحَقِيقِيَّ فَاسِدٌ ضَرُ ورَةً ، وَالْقَدِيمَ الْحَقِيقِيَّ وَلاَ قَدِيمًا حَقِيقِيًّا ؛ فَإِنَّ الْمُحْدَثُ الْحَقِيقِيَّ فَاسِدٌ ضَرُ ورَةً ، وَالْقَدِيمَ الْحَقِيقِيَّ وَلاَ قَدِيمًا حَقِيقِيًّا ؛ فَإِنَّ الْمُحْدَثُ الْحَقِيقِيَّ فَاسِدٌ ضَرُ ورَةً ، وَالْقَدِيمَ الْحَقِيقِيَّ وَلاَ قَدِيمًا حَقِيقِيًّا ؛ فَإِنَّ الْمُحْدَثُ الْحَقِيقِيَّ فَاسِدٌ ضَرُ ورَةً ،

وَمِنْهُمْ مَنْ سَمَّاهُ مُخْدَثًا أَزَلِيًّا، وَهُوَ أَفْلاَطُونُ وَشِيعَتُهُ ، لِكَوْنِ الزَّمَانِ [مُتَنَا هِيًا] (٥) عِنْدَهُمْ مِنَ الْمَاضِي .

فَالْمَذَاهِبُ فِي الْعَالَمِ لَيْسَتْ تَعَبَاعَدُ ، حَتَّى يُكَفَّرَ بَعْضُهَا وَلَا يُكَفَّرَ ، فَإِنَّ الْآرَاء [الَّتِي] (ا شَأْنُهَا هَذَا يَجِبُ أَنْ تَكُونَ فِي الْغَايَةِ مِنَ التَّبَاعُكِ ، فَإِنَّ الْآرَاء [الَّتِي] فَ شَأْنُهَا هَذَا يَجِبُ أَنْ تَكُونَ فِي الْغَايَةِ مِنَ التَّبَاعُكِ ، أَعْنِى أَنْ تَكُونَ مُتَقَابِلَةً ، كَمَا ظَنَّ الْمُتَكَلِّمُونَ فِي هَلِهِ الْمَسْأَلَةِ ، أَعْنِى أَنْ اللهُ الْمُتَقَابِلَةِ ، وَقَدْ تَبَيَّنَ أَنْ اللهُ الْمُتَقَابِلَةِ . وَقَدْ تَبَيَّنَ أَنَّ اللهُ الْمُتَقَابِلَةِ . وَقَدْ تَبَيَّنَ أَنَّ اللهُ أَنْ الْأَمْرَ لَيْسَ كَذَلِكَ .

وَهَذَا كُلُّهُ ، مَعَ أَنَّ هَذِهِ الْآرَاء فِي الْعَالَمِ لَبْسَتْ عَلَى ظَاهِرِ الشَّرْعِ ، فَإِنَّ ظَاهِرَ الشَّرْعِ الْقَالَمِ لَبْسَتْ عَلَى ظَاهِرِ الشَّرْعِ ، فَإِنَّ ظَاهِرَ الشَّرْعِ إِذَا تُصُفِّحَ ظَهَرَ مِن الْآيَاتِ الْوَارِدَةِ فِي الْإِنْبَاءِ عَنْ إِيجَادِ الْعَالَمِ أَنَّ صُورَتَهُ مُحْلَثَةٌ بِالْحَفِيقَةِ ، وَأَنَّ نَفْسَ الْوُجُودِ وَالزَّمَانِ مُسْتَمَرُّ مِنَ العَالَمِ أَنَّ صُورَتَهُ مُحْلَثَةٌ بِالْحَفِيقَةِ ، وَأَنَّ نَفْسَ الْوُجُودِ وَالزَّمَانِ مُسْتَمَرُ مِنَ الطَّرَفَيْنِ ، أَعْنِى غَيْرُ مُنْقَطِع . وَذَلِكَ أَنَّ قَوْلَهُ تَعَالَى : (وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ الطَّرَفَيْنِ ، أَعْنِى غَيْرُ مُنْقَطِع . وَذَلِكَ أَنَّ قَوْلَهُ تَعَالَى : (وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ

<sup>(</sup>١) في س: الموجود.

<sup>(</sup>٢) في ب : آخذ .

<sup>(</sup>٣) أى الوجود المادى المحدود بالمكان والزمان .

<sup>( ؛ )</sup> هو عكس الرجود الكائن ، فن حيث الزمان هو الذي ليس له مبدأ زمان ، وبحسب الذات هو الذي ليس له مبدأ يتعلق به .

<sup>(</sup>ه) فيها عدا ب : متناء .

<sup>(</sup>٦) سقطت من ا ،م .

السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاهِ) (١٨/١/ يَقْتَضِى ، يَظَاهِرِهِ ، أَنَّ وُجُودًا قَبْلَ هَذَا الْوُجُودِ ، وَهُوَ الْعَرْشُ وَالْمَاءُ ، وَزَمَاناً قَبْلَ هَذَا الزَّمَانِ ، أَغْنِى الْمُقْتَرِنَ بِصُورَةِ هَذَا الْوُجُودِ الَّذِي هُوَ عَدَدُ حَرَّكَةِ الْفَلَكِ ، الزَّمَانِ ، أَغْنِى الْمُقْتَرِنَ بِصُورَةِ هَذَا الْوُجُودِ الَّذِي هُوَ عَدَدُ حَرَّكَةِ الْفَلَكِ ، وَقَوْلَهُ تَعَالَى : (يَوْمَ تُبَكِّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَاتُ ) (١) ، يَقْتَضِى وَقَوْلَهُ تَعَالَى : (ثُمَّ أَيْضًا ، بِظَاهِرِهِ ، أَنَّ وُجُودًا ثَانِياً بَعْدَ هَذَا الْوُجُودِ . وَقَوْلَهُ تَعَالَى : (ثُمَّ السَّمَاوَاتِ اللَّهُ عَلَى : (ثُمَّ السَّمَاوَاتِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ، يَقْتَضِى ، يِظَاهِرِهِ ، أَنَّ السَّمَاوَاتِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَهِي دُخَانُ ) (١٥) ، يَقْتَضِى ، يِظَاهِرِهِ ، أَنَّ السَّمَاوَاتِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَهِي دُخَانُ ) (١٥) ، يَقْتَضِى ، يِظَاهِرِهِ ، أَنَّ السَّمَاوَاتِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

وَالْمَتَكَلِّمُونَ لَيْسُوا فِي قَوْلِهِمْ أَيْضاً ، فِي الْعَالَمِ ، عَلَى ظَاهِرِ الشَّرْعِ ، بَلْ مُتَأَوِّلُونَ ، فَإِنَّهُ لَيْسَ فِي الشَّرْعِ أَنَّ اللهُ كَانَ مَوْجُودًا مَعَ الْعَدَم الْمحْضِ ، وَلَا يُوجَدُ هَذَا فِيهِ نَصًّا أَبَدًا ، فَكَيْفَ يُتَصَوَّرُ فِي تَأْوِيلِ الْمُتَكَلِّمِينَ فِي هَذِهِ الْآيَاتِ أَنَّ الْإِجْمَاعَ انْعَقَدَ عَلَيْهِ ؟ !

وَالظَّاهِرُ ، الَّذِى قُلْنَاهُ ، مِنَ الشَّرْعِ ، فِي وُجُودِ الْعَالَمِ ، قَدْ قَالَ بِهِ فِرْفَةٌ مِنَ الْحُكَمَاء ، وَيُشْبِهُ [أَنْ يَكُونَ] (\*) الْمُخْتَلِفُونَ فِي [تَأُويلِ] (\*) هِرْفَةٌ مِنَ الْحُكَمَاء ، وَيُشْبِهُ [أَنْ يَكُونَ] (\*) الْمُخْتِلِفُونَ فِي [تَأُويلِ] (\*) هَلِهِ الْمُسَائِلِ [الْعَوِيصَةِ] (\*) : إمَّا [مُصِيبِينَ مَأْجُورِينَ ، وَإِمَّا مُخْطِئِينَ مَعْدُورِينَ ، وَإِمَّا مُخْطِئِينَ مَعْدُورِينَ ، وَإِمَّا مُخْطِئِينَ مَا النَّفْسِ مَعْدُورِينَ اللَّلِيلِ الْقَائِمِ فِي النَّفْسِ مُعْدُورِينَ اللَّيلِ الْقَائِمِ فِي النَّفْسِ مُعْدُورِينَ اللَّيلِيلِ الْقَائِمِ فِي النَّفْسِ مُعْدُورِينَ اللَّهُ لَيْسَ لَنَا أَنْ لَا نُصَدِّقَ ، أَوْ لَا نَقُومَ أَوْ لَا نَقُومَ أَوْ لَا نَقُومَ أَوْ لَا نَقُومَ .

<sup>(</sup>۱) هود (۱۱) : ۷ .

<sup>(</sup>٢) إبراهيم (١٤) : ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) فصلت (٤١٠) : ١١ .

<sup>( 1 )</sup> سقطت سن م .

<sup>(</sup>ه) سقطت من ا ، م ، مس .

<sup>(</sup>٦) في أ : النويمية .

<sup>(</sup>۷) فى ا ، م : يو إما مصيبون مأجورون ، و إما مخطئون معذورون ي ي و يومصيبون ي فى ا : يريصيبون ي .

#### [الظاهر والباطن]

وَإِذَا كَانَ مِنْ شَرْطِ التَّكْلِيفِ الْاخْتِبَارُ ، فَالْمُصَدُّقُ بِالْخَطَّا مِنْ قِبَلِ شَبْهَةٍ عَرَضَتْ لَهُ ، إِذَا كَانَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مَعْلُورٌ ، وَلِلَلِكَ قَالَ عَلَيْهِ شَبْهَةٍ عَرَضَتْ لَهُ ، إِذَا كَانَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مَعْلُورٌ ، وَلِلَلِكَ قَالَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ : وَإِذَا اجْتَهَدَ الْحَاكِمُ فَأَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ ، وَ [إِذَا ] (١٩٥٠/ السَّلاَمُ : وَإِذَا عَلَيْهِ الْحَاكِمُ أَعْلَمُ مِنَ الَّذِي يَخْكُمُ عَلَى الْوَجُودِ بِأَنَّهُ أَخْطًا فَلَهُ أَجْرٌ ، وَأَى خَاكِم أَعْظَمُ مِنَ الَّذِي يَخْكُمُ عَلَى الْوُجُودِ بِأَنَّهُ كَذَا ، أَوْ لَيْسَ بِكَذَا ؟؟ . .

وَهَوُّلَاهِ الْحُكَّامُ مُمُ الْعُلَمَاءُ الَّذِينَ خَصَّهُمُ اللهُ بِالشَّأْوِيلِ ، وَهَذَا الْخَطَأُ الْمَصْفُوحُ عَنْهُ فِي الشَّرْعِ إِنَّمَا هُوَ الْخَطَأُ الَّذِي يَقَعُ مِنَ الْعُلَمَاءِ إِذَا نَظَرُوا فِي الْأَشْبَاءِ [الْعَوِيصَةِ] (\*) الَّتِي كَلَّفَهُمُ الشَّرْعُ [النَّظَرَ] (\*) فِيهَا .

وَأَمَّا الْخَطَأُ الَّذِى يَقَعُ مِنْ غَيْرِ هَذَا الصَّنْفِ مِنَ النَّاسِ ، فَهُوَ إِثْمُ مَحْضٌ ، وَسَوَاءُ أَكَانَ الْخَطَأُ فِي الْأُمُورِ النَّظَرِيَّةِ أَوْ الْعَمَلِيَّةِ .

[فَكَمَا أَنَّ] (1) الْحَاكِمَ الْجَاهِلَ بِالسَّنَّةِ (1) إِذَا أَخْطَأَ فِي الْحُكْمِ لَمْ يَكُنْ مَعْلُورًا ، كَذَلِكَ الْحَاكِمُ عَلَى الْمَوْجُوداتِ إِذَا لَمْ توجَدُ فِيهِ شُرُوطُ الْحُكْمِ فَلَيْسَ بِمَعْلُورٍ ، بَلْ هُوَ إِمَّا آثِمٌ وَإِمَّا كَافِرٌ .

وَإِذَا كَانَ يُشْتَرَطُ فِي الْحَاكِمِ فِي الْحَلاَلِ وَالْحَرَامِ أَنْ [تَجْتَمعَ] ١٠٠لَهُ

<sup>(</sup>١) نها عدا ب: وإن .

<sup>(ُ</sup> ٢) في أ: الفريضية .

<sup>(</sup>٣) في ا، من: بالنظر.

<sup>(؛)</sup> نی ا ، م ؛ فکان .

<sup>(</sup>ه) أي القانون.

<sup>(</sup>٦) ف ا ، م : تجسم .

أَسْبَابُ الاجْتِهَادِ [وَهِيَ] (١) : مَعْرِفَةُ الْأُصُولِ ، وَمَعْرِفَةُ الْاسْتِنْبَاطِ مِنْ تِلْكَ الْأَصُولِ بِالْقِيبَاسِ ، فَكُمْ بِالْحَرِيِّ أَنْ يُشْتَرَطَ ذَلِكَ فِي الْحَاكِمِ عَلَى الْمَوْجُودَاتِ ، أَعْنِي أَنْ يَعْرِفَ الْأَوَائِلَ الْعَقْلِيَّةَ ، وَوَجْهَ الْاسْتِنْبَاطِ مِنْهَا .

وَبِالْجُمْلَةِ . . فَالْخَطَأُ فِي الشَّرْعِ عَلَى ضَرَّبَيْنِ :

إِمَّا خَطَأٌ يُعْلَرُ فِيهِ مَنْ هُوَ مِنْ أَهْلِ النَّظَرِ فِي ذَلِكَ الشَّيْءِ الَّذِي وَقَعَ فِيهِ الْخَطَأُ فَ صِنَاعَةِ الطَّبِّ، وَالْحَاكُمُ فيه الْخَطَأُ فَ صِنَاعَةِ الطَّبِّ، وَالْحَاكُمُ الْمَاهِرُ إِذَا أَخْطَأُ فَ صِنَاعَةِ الطَّبِّ، وَالْحَاكُمُ الْمَاهِرُ إِذَا أَخْطَأُ فَي صِنَاعَةِ الطَّبِّ، وَالْحَاكُمُ الْمَاهِرُ إِذَا أَخْطَأً فِي الْحُكْمِ ، وَلاَ يُعْلَدُ فيه مِنْ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ ذَلِكَ الشَّأْنِ .

وَإِمَّا خَطَأً لَيْسَ يُعْلَرُ فِيهِ أَحَدُ مِنَ النَّاسِ ، بَلْ إِنْ وَقَعَ فِي مَبَادِئُ الشَّرِيعَةِ فَهُوَ يَدْعَةً ، وَهَذَا الْخَطَأُ الشَّرِيعَةِ فَهُوَ يَدْعَةً ، وَهَذَا الْخَطَأُ الشَّرِيعَةِ فَهُوَ يَدْعَةً ، وَهَذَا الْخَطَأُ الشَّرِيعَةِ فَهُوَ الْخَطَأُ اللَّذِي يَكُونُ فِي الْأَشْيَاءِ الَّتِي تُفْضِي جَبِيعُ أَصْنَافِ طَرُقِ الدَّلَاثِلِ هُوَ الْخَطَأُ اللَّذِي يَكُونُ مَعْرَفَةً ٧٠/ ذَلِكَ الشَّيء بِهَذِهِ الْجِهَةِ ، مُعْكِنَةً لِلْجَبِيع ، وَمَالسَّعَادَةً الْأَخْرُويَّةِ وَمَعَلَا مِثْلُ الْإِقْرَارِ بِالله ، تَبَارَكَ وَتَعَالَ ، وَبِالنَّبُوَّاتِ ، وَبِالسَّعَادَةِ الْأَخْرُويَّةِ وَالشَّقَاءِ الْأَخْرُويَةِ الْشَعْدَةِ الْأَخْرُويَّةِ الْشَعْدَةِ الْأَخْرُويَّةِ اللَّهُوَاتِ ، وَبِالسَّعَادَةِ الْأَخْرُويَّةِ وَالشَّقَاءِ الْأَخْرُويَّةِ اللَّهُ وَلَعَالَ ، وَبِالنَّبُوَّاتِ ، وَبِالسَّعَادَةِ الْأَخْرُويَّةِ وَالشَّقَاءِ الْأَخْرُويَّةِ الْمُعْرَوِيَّةِ الْشَقَاءِ الْأَخْرُويَّةِ الْمُعْرَوِيَّةِ الْمُعْرَارِ بِاللهِ ، تَبَارَكَ وَتَعَالَ ، وَبِالنَّبُوَّاتِ ، وَبِالسَّعَادَةِ الْأَخْرُويَّةِ وَلَنَّالُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ الْمُعْرَارِ بِاللهِ ، تَبَارَكَ وَتَعَالَ ، وَبِالنَّبُوّاتِ ، وَبِالسَّعَادَةِ الْأَخْرُويَّةِ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُ الْمُؤْرُويُ وَلَوْلَا اللَّهُ الْمُعْرَادِ بِاللَّهُ الْمُؤْرُونُ اللَّهُ الْمِنْ الْمُؤْرُولُ اللَّهُ الْمُؤْرُولُ اللَّهُ الْمُؤْرُولُ اللَّهُ الْمُؤْرُولُ الْمُؤْرُولُ اللْمُعْلَقِهِ الْمُؤْرُولُ اللَّهُ الْمُؤْرُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْرُولُ الْمُؤْرُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْرُولُ اللَّهُ الْمُؤْرُولُ اللْمُ اللَّهُ الْمُؤْرُولُ اللْمُعْلَقِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُو

وَذَلِكَ أَنَّ هِذِهِ الْأُصُولَ الثَّلاَثَةَ [تُودِّى] " إِلَيْهَا أَصْنَافُ الدَّلاَثِلِ الثَّلاَثَةِ ، النَّاسِ عَنْ وُقُوعِ التَّصْلِيقِ لَهُ مِنْ قِبَلِهَا . الثَّلاَثِةِ ، النَّعِي لَهُ مِنْ قِبَلِهَا . بِالَّذِي كُلُفَ مَعْرِفَتَهُ ، أَعْنِى : الدَّلاَثِلَ الْخَطَابِيَّةَ ، وَالْجَدَلِيَّةَ ، وَالْبُرْهَانِيَّةً لَٰ بِاللَّذِي كُلُفَ مَعْرِفَتَهُ ، أَعْنِى : الدَّلاَثِلَ الْخَطَابِيَّةَ ، وَالْجَدَلِيَّةَ ، وَالْبُرْهَانِيَّةً لَٰ إِللَّائِلُ الْخَطَابِيَّةَ ، وَالْجَدَلِيَّةَ ، وَالْبُرْهَانِيَّةَ لَٰ إِلَّالِهُ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الللللْعُلِمُ اللْعُلْمُ الللللْعُلُمُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلُمُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ ال

فَالْجَاحِدُ لِأَمْثَالِ هَلِهِ الْأَشْبَاءِ ، إِذَا كَانَتْ أَصْلاً مِنْ أَصُولِ الشَّرْعِ ، كَافِرُ ، مُعَانِدٌ بِلِسَانِهِ دُونَ قَلْبهِ ، أَوْ بِغَفْلَتِهِ عَنِ التَّعَرُّضِ إِلَى مَعْرِفَةِ دَلِيلها ، لِأَنْهُ إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْبُرْهَانِ ، فَقَدْ جُعِلَ لَهُ سَبِيلٌ إِلَى التَّصْلِيقِ بِهَا لِأَنْهُ إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْبُرْهَانِ ، فَقَدْ جُعِلَ لَهُ سَبِيلٌ إِلَى التَّصْلِيقِ بِهَا

<sup>(</sup>١) فيها عدا ص : وهو .

<sup>(</sup>٢) في النسخة ب : الأخراوية ، والأخراوي ، وهو مطرد فيها .

<sup>(</sup>٣) أي أنم ييؤدى ر

وَأَمَّا الْأَشْيَاءُ الَّتِي لِخَفَائِهَا لاَ تُعْلَمُ إلاَّ بِالْبُرْهَانِ ، فَقَدْ تَلَطَّفَ الله فِيهَا لِعِبَادِهِ اللّذِينَ لا سَبِيلَ لَهُمْ إِلَى الْبُرْهَانِ ، إِمَّا مِنْ قِبَلِ قِطَرِهِمْ ، وَإِمَّا مِنْ قِبَلِ قِطَرِهِمْ ، وَإِمَّا مِنْ قِبَلِ عَدَمِهِمْ أَسْبَابَ [التّعَلَّم ] () ، بأنْ ضَرَبَ مِنْ قِبَلِ عَدَمِهِمْ أَسْبَابَ [التّعَلَّم ] () ، بأنْ ضَرَبَ لَهُمْ أَمْنَالَهَا وَأَشْبَاهَهَا ، ودَعَاهُمْ إِلَى التّصْدِيقِ بِتِلْكُ الْأَمْنَالِ ، إِذْ كَانَتْ تِلْكَ الْأَمْنَالُ ، إِذْ كَانَتْ تِلْكَ الْأَمْنَالُ بُمْكِنُ أَنْ يَقْعَ التّصْدِيقُ بِهَا بِالْآدِلَّةِ الْمُشْتَرَكَةِ لِلْجَدِيعِ ، أَعْنَى الْجَدَلِيَّة وَالْخَطَابِيَّة .

وَهَلَا هُوَ السَّبَبُ فِي أَنِ انْفَسَمَ الشَّرْعُ إِلَى : ظَاهِر ، وَبَاطِنِ ، فَإِنَّ الظَّاهِرَ هُوَ ٢١/ تِلْكَ الْأَمْثَالُ الْمَضْرُوبَةُ لِتِلْكَ الْمَعَانِي، وَالْبَاطِنَ هُوَ تِلْكَ الْمَعَانِي، وَالْبَاطِنَ هُوَ تِلْكَ الْمَعَانِي الْبَيْ لَاللَّهُ الْبُرْهَانِ . الْمَعَانِي الَّتِي لَا تَسْجَلِي إِلاَّ لِأَهْلِ الْبُرْهَانِ .

وَهَذِهِ هِيَ أَصْنَافُ تِلْكَ الْمَوْجُودَاتِ الْأَرْبَعَةِ أَوِ الْخَمْسَةِ الَّتِي ذَكَرَهَا أَبُو حَامِد فِي كَتَابِ التَّفْرِقَةِ (١٠).

<sup>(</sup>١) فيها عدا ا: الثلاث.

<sup>(</sup>٢) فيها عدا ب : التعليم .

<sup>(</sup>٣) والغزالي قد ذكرها عبسة في (فيصل التفرقة ) ، وساها مراتب الوجود ، وذلك عندما قال :

<sup>[</sup> إِنَّ لِلْوُجُودِ خَمْسَ مَرَاتِبَ ... فَإِنَّ الْوُجُودَ : ذَاتِيَّ ، وحِسَّى ، وَخَبَالِ ، وَعَقْلِلُ ، وَشَبَهِي . فَمَنْ اعْتَرَفَ بِوُجُود مَا أَخْبَرَ الرَّسُولُ ، عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ ، عَنْ وُجُودٍ ، بِوَجْهٍ مِنْ هَذِهِ الْوُجُوهِ الخَمْسَةِ ، فَلَيْسَ بِمُكَلَّبٍ وَالسَّلاَمُ ، عَنْ وُجُودٍهِ ، بِوَجْهٍ مِنْ هَذِهِ الْوُجُوهِ الخَمْسَةِ ، فَلَيْسَ بِمُكَلَّبٍ عَلَى الْإِطْلَاقِ » .

والرجود الذاتي هو : « الْوُجُودُ الْحَقِيقُ الثَّابِتُ خَارَجَ الْحِسُ وَالْعَقْلِ ، =

وَ [إِذَا] (' اتَّفَقَ ، كَمَا قُلْنَا ، أَنْ نَعْلَمِ الشَّى عَ سِنَفْسِهِ ، بِالطَّرُقِ الثَّلاَثِ ، لَمْ نَخْتَجُ أَنْ نَضْرِبَ لَهُ أَمْثَالاً ، وَكَانَ عَلَى ظَاهِرِهِ ، لَا يَتَطَرَّقَ الثَّلاثِ ، لَمْ نَخْتَجُ أَنْ نَضْرِبَ لَهُ أَمْثَالاً ، وَكَانَ عَلَى ظَاهِرِهِ ، لَا يَتَطَرَّقَ إِلَيْهِ تَأْوِيلُ ، وَهَلَمَا النَّحْوُمِنَ الظَّاهِرِ إِنْ كَانَ فِي الْأَصُولِ فَالْمُتَأُولُ لَهُ كَافِر ، مِثْلُ مَنْ يَعْتَقِدُ أَنَّهُ لاَ سَعَادَةَ أَخْرَوِيَّةً هَا هُنَا وَلاَ شَقَاء ، وَأَنَّهُ إِنَّمَا قُصِدَ بِهِلَا الْقَوْلِ أَنْ يَسْلَمَ النَّاسُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ فِي أَبْدَانِهِمْ وَحَواسِهِمْ ، وأَنَّهَ لِيهِلَا الْقَوْلِ أَنْ يَسْلَمَ النَّاسُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ فِي أَبْدَانِهِمْ وَحَواسِهِمْ ، وأَنَّهَا حِيلَةً ، وَأَنَّهُ لاَ غَايَةَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا وُجُودُهُ الْمَحْسُوسُ فَقَطْ.

وَإِذَا تَقَرَّرَ هَذَا ، فَقَدْ ظُهَرَ لَكَ مِنْ قَوْلِنَا أَنَّ هَاهُنَا ظَاهِرًا مِنَ الشَّرْعِ سَوَالوجود الحسى هو : وَمَا يَتَمَثَّلُ فِي القُوَّةِ الْبَاصِرَةِ مِن العَيْنِ ، مِمَّا لاَ وُجُودَ لَهُ خَارِجَ العَيْنِ ، مِمَّا لاَ وُجُودَ لَهُ خَارِجَ العَيْنِ ، والوجود العَيالي هو : وصُورَةُ هَذِهِ المَحْسُوسَاتِ إِذَا غَابَتْ عَنْ حِسِّكَ ، فاخترعت صورة لها ، والوجود العقلي هو : وأنَّ يَكُونَ لِلشَّيْءِ رُوحٌ ، وَحَقِيقَةٌ ، وَمَعْنَى ، فيتَلَقَّى العَقْلُ مُجَرَّدَ مَعْنَاهُ ، دُونَ أَنْ يَكُونَ لِلشَّيْءِ رُوحٌ ، وَحَقِيقَةٌ ، وَمَعْنَى ، فيتَلَقَّى العَقْلُ مُجَرَّدَ مَعْنَاهُ ، دُونَ أَنْ يَثُمِنَ صُورَتَهُ فِي خَيَالٍ أَوْ حِسِّ أَوْ خَارِجِ ، ، والوجود الشبهي هو : وألا يَكُونَ نَغْسُ الشَّيْء مَوْجُودًا ، لاَ يِصُورَتِهِ وَلاَ بِحَقِيقَتِهِ ، لاَ فِي الخَارِجِ وَلاَ بِحَقِيقَتِهِ ، لاَ فِي الخَارِجِ وَلاَ فِي الْحَلْ يَكُونَ الْمَوْجُودُ شَيْعًا وَلاَ فِي العَقْلِ ، وَلَكِنْ يَكُونُ الْمَوْجُودُ شَيْعًا آخَرَ يُشْبِهُهُ فِي خَاصَّةٍ مِنْ خَوَاصِّهِ وَصِفَةٍ مِنْ صِفَاتِهِ ، وَلَكِنْ يَكُونُ الْمَوْجُودُ شَيْعًا آخَرَ يُشْبِهُهُ فِي خَاصَّةٍ مِنْ خَوَاصِّهِ وَصِفَةٍ مِنْ صِفَاتِهِ ، وَلَكِنْ يَكُونُ الْمَوْجُودُ شَيْعًا آخَوْ وَسِفَةٍ مِنْ صِفَاتِهِ .

ولقد تناول الغزال هذه المراتب بالتفصيل، بعد أن خاطب قارئه فقال: ووَسَتَفْهَمُ هَذَا إِذَا ذَكَرْتُ لَكَ مِثَالَهُ فِي التَّأُولِلاَتِ ، . راجع فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ) . ص ٥ - ٩ .

وفى (إلجام العوام عن علم الكلام) ذكرها أربعة عند ما قال : واعْلَم أَنَّ كُلَّ شَيْءٍ فَلَهُ فِي الْوُجُود أَرْبَعُ مَرَاتِبَ : وَجُودٌ فِي الْأَعْيَان ، وَوُجُودٌ فِي الْأَعْيَان ، وَوُجُودٌ فِي اللَّمَانِ ، وَوُجُودٌ فِي الْبَيَاضِ المَكْتُوبِ عَلَيْهِ . . . ] الْأَذْهَانِ ، وَوُجُودٌ فِي البَيَاضِ المَكْتُوبِ عَلَيْهِ . . . ] ص ٢٩٠ وضمن مجموعة و .

<sup>(</sup>١) ن ا: إذ.

لَا يَنجُوزُ تَأْوِيلُهُ ، فَإِنْ كَانَ تَأْوِيلُهُ فِي الْمَبَادِي فَهُوَ كُفْرٌ ، وَإِنْ كَانَ فِيمَا بَعْد الْمَبَادِي فَهُوَ كُفْرٌ ، وَإِنْ كَانَ فِيمَا بَعْد الْمَبَادِي فَهُوَ بِدْعَةً .

وَ [هَا هُنَا] ('' أَيْضاً ظَاهِرَ يَجِبُ عَلَى أَهلِ الْبُرْهَانِ تَأْوِيلُهُ ، وَحَمْلُهُمْ إِيَّاهُ عَلَى ظَاهِرِهِ كُفْرٌ ، وَتَأْوِيلُ غَيْرِ أَهْلِ الْبُرْهَانِ لَهُ وَإِخْراجُهُ عَنْ ظَاهِرِهِ كُفْرٌ ، وَتَأْوِيلُ غَيْرِ أَهْلِ الْبُرْهَانِ لَهُ وَإِخْراجُهُ عَنْ ظَاهِرِهِ كَفْرٌ ، فِي حَقِّهِمْ ، أَوْ بِدْعَةً ، وَمِنْ هَذَا الصَّنْفِ آيَةُ الْاسْتِوَاهِ ، وَحَلِيثُ النَّزُولِ ، وَلِلْلِكَ قَالَ عَلَيْهِ [الصَّلَاةُ وَ] ('' السَّلَامُ فِي السَّوْدَاءِ [إِذْ] ('' النَّزُولِ ، وَلِلْلِكَ قَالَ عَلَيْهِ [الصَّلَاةُ وَ] ('' السَّلَامُ فِي السَّوْدَاءِ [إِذْ] ('' كَانَتُ أَخْبَرَتُهُ أَنَّ اللهَ فِي السَّوْدَاءِ : «اغْتِقْهَا فَإِنَّهَا مُؤْمِنَةً ، . [إِذًا ('' كَانَتُ لَيُسَتُ مِنْ أَهْلِ الْبُرْهَانِ ('' .

وَالسَّبَ فِي ذَلِكَ أَنَّ الصَّنْفَ مِنَ النَّاسِ الَّذِينَ لَا يَقَعُ لَهُمْ التَّصْدِيقُ ٢٢/ إِلَّا مِنْ قِبَلِ التَّخَيُّلِ ، أَعْنِى [أَنَّهُمْ] (١) لَا يُصَدُّقُونَ بِالثَّىء إِلَّا مِنْ جِهَةِ مَا يَتَخَيَّلُونَهُ ، يَعْشَرُ وُقُوعُ التَّصْدِينَ لَهُمْ بِمَوْجُودٍ لَيْسَ مَنْسُوباً إِلَى شَيْء مُتَخَيَّلُونَهُ .

<sup>(</sup>١) أي أيم : منا .

<sup>(</sup>٢) سقطت من ب .

<sup>(</sup>٣) ن ا : إنّ

<sup>( 1 )</sup> قن م د إذا .

<sup>(</sup>ه) يشير إلى حديث «يسار بن معارية بن الحكم وقال : وقلت يارسول الله ، كانت لى جارية كانت ترعى غنماً لى قسيل أحد ، فذهب اللائب بشاة من غنمها ، وأنا رجل من بنى آدم آسف كما تأسفون، لكنى غضبت فسككم صكة . قال : فعظم ذلك على النبى ، صلى الله عليه وآله ، قال ، تأسفون، لكنى غضبت فسككم على النبى ، على النبى ، على النبى ، على النبى ، على الله عليه وآله ، قال ، قالت في السول الله ، فقال لها : وأين الله ؟ وفقالت في السيام ، قال : ومن أنا ؟ وقالت ، أنت رسول الله ، فقال عليه السلام ، واعتقها فإنها مؤمنة » .

والذين ينزهون الله عن الجهة والمكانية والتشبيه ، يفسرون السهاء هنا بمعنى « الارتفاع والعلو ، فعنى ذلك أنه تعالى عال فى قدرته، عزيز فى سلطانه، لايسُلْخُ ولا يدُّرُك ...» راجع الشريف المرتفى (أسالى المرتفىي) القسم الثانى ص ١٦٧ ، ١٦٨ . تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤ م .

<sup>(</sup>٢) أَيْ أَنَّهُ ، أَنْهُ .

وَأَهْلُ الْبُرْهَانِ ، مَعَ أَنَّهُمْ مُجِيعُونَ ، فِي هَذَا الصَّنْفِ ، أَنَّهُ مِنَ الْمُوَوَّلِ ، فَقَدْ يَخْتَلِفُونَ فِي عَذَا الصَّنْفِ ، أَنَّهُ مِنَ الْمُوَوَّلِ ، فَقَدْ يَخْتَلِفُونَ فِي تَنَّوِيلِهِ ، وَذَلِكَ بِحَسَبِ مَرْتَبَةِ كُلُّ وَاحِلٍ مِنْ مَعْرِفَةِ الْبُرْهَان .

وَهَا هُنَا صِنْفُ ثَالِثُ مِنَ الشَّرْعِ مُتَرَدِّدٌ بَيْنَ هَلَيْنِ الصَّنْفَيْنِ ، يَقَعُ فِيهِ شَكَ ، فَيُلْحِقُهُ قَوْمٌ مِمَّنْ يَتَعَاطَى النَّظَرَ بِالظَّاهِرِ الَّذِى لَا يَجُوزُ تَأْوِيلُهُ ويُلْحِقُهُ آنَعَرُونَ بِالْبَاطِنِ الَّذِى لَا يَجُوزُ حَمْلُهُ عَلَى الظَّاهِرِ لِلْعُلَمَاء ، وَذَلِكَ ويُلْحِقُهُ آنَعَرُونَ بِالْبَاطِنِ اللَّي لَا يَجُوزُ حَمْلُهُ عَلَى الظَّاهِرِ لِلْعُلَمَاء ، وَذَلِكَ ويُلْحِقُهُ آنَعَرُونَ بِالْبَاطِنِ اللَّي لَا يَجُوزُ حَمْلُهُ عَلَى الظَّاهِرِ لِلْعُلَمَاء ، وَذَلِكَ لَا يَعْوَاصَة اللهُ عَلَى الظَّاهِرِ لِلْعُلَمَاء ، وَذَلِكَ لَا يَعْوَاصَة اللهُ عَلَى الطَّاهِرِ لِلْعُلَمَاء ، وَذَلِكَ لَا يَعْوَاصَة اللهُ عَلَى الطَّاهِرِ لِلْعُلَمَاء ، وَذَلِكَ الْعَوَاصَة اللهُ عَلَى الطَّاهِرِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الطَّاهِرِ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّاهِرِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

#### [المعاد]

فَإِنْ قِيلَ : فَإِذَا تَهَيِّنَ أَنَّ الشَّرْعَ فِي هَذَا عَلَى ثَلاَثِ مَوَاتِبَ ، فَهِنْ أَىَّ [ هَذِهِ ] (١) الْمَرَاتِبِ الثَّلاَثِ هُوَ عِنْدَ كُمْ مَا جَاء فِي صِفَاتِ الْمَعَادِ وَأَخْوَالِهِ ؟؟ فَعَنْدِهِ النَّمَادِ وَأَخْوَالِهِ ؟؟ فَنَدُولُ : إِنَّ هَذِهِ الْمَسْأَلَةَ ، الْأَمْرُ فِيهَا بَيْنُ أَنَّهَا مِنَ الصَّنْفِ الْمُخْتَلَفِهِ

<sup>(</sup> ١ ) أي تجاوزوا قليلا.رتبة السنف الأول .

<sup>(</sup>٢) أن ا: اغتقاء ، وأن م ، من ؛ باعتقاء .

<sup>(</sup>٣) فيها عدا ب: ألمتشابهة .

<sup>(</sup> ٤ ) آل همران ( ٣ ) : ٧ .

<sup>(</sup>ه) في أ : لغواصة .

<sup>(</sup>١) مقطت من اءم ، ص .

فِيهِ ، وَذَلِكَ أَنَّا نَرَى قَوْماً يَنْسُبُونَ أَنْفُسَهُمْ إِلَى الْبُرْهَانِ ، يَقُولُونَ : إِنَّ الْوَاجِبِ حَمْلُهَا عَلَى [ظَوَاهِرهَا] () إِذْ كَانَ لَيْسَ هَا هُنَا بُرْهَانٌ يُودِّى إِلَى الْسَيحَالَةِ الظَّاهِرِ فِيهَا ، وَهَلِهِ طَرِيقَةَ الْأَشْعَرِيَّةِ .

وَقَوْمٌ [ آخَرُونَ ] ٢٣ / أَيْضًا ] (١) مِثْنُ يَتَمَاطَى الْبُرْهَانَ يَشَأُولُونَهَا ، وَقَوْمٌ [ آخَرُونَ الصَّنْفِ (١) وَهَوُلاَء يَخْتَلَفُونَ فِي تَأُويلِهَا اخْتِلاَفاً كَثِيرًا ، وَفِي هَذَا الصَّنْفِ (١) أَبُو حَامِد مَعْدُودُ هُوَ وَكَثِيرٌ مِنَ الْمُتَصَوَّفَةِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَجْمَعُ فِيها التَّأُويلَيْنِ ، كَمَا فَعَلُ ذَلِكَ أَبُو حَامِد فِي بَعضِ كُتُبِهِ (١).

(٤) وستأتى إشارة ابن رشد إلى أن الغزال وسور في مسم السنيسوقية ١٠ ولكن الأمر الجدير بالملاسطة والاعتبار هو ذلك الاتهام الذي يسوقه بن رشه هنا الغزال ، عندما يقول ؛ إنه قد تأول الآيات التي يتحدث ظاهرها عن والبعث الجسدى والجزاء الحسي ، ولقد راجعت الغزالى أكثر من خمسة عشر كتاباً ورسالة، فلم أجد له فيها شيئاً من ذلك، بل إنه في كثير من صفحات هذه الكتب والرسائل يكفر مراحة، وبلا تردد من يقول بالبعث الروحي وينكر الصفات الحسية المعاد والجزاء، بما يكاد يقطع بني احبان قوله بهذا الرأى في هذا الموضوع ، راجع على سبيل المثال ؛ (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) ص ١٤، و ( (سالة المقائد و ( المضنون به على غير أهله) و الكبر و ص ٣٣٠ ، ٣٣٧ ، ٣٣٧ ، ٣٣٩ ، و ( (سالة المقائد والموسطة إلى ملك شاه ) ص ٣٣ ، و ( المنقذ من الفسلال ) ص ٢٧ ، و ( فضائح الباطنية ) ص ١٥١ والموسطة إلى ملك شاه ) ص ٣٣ ، و ( المنقذ من الفسلال ) ص ٢٧ ، و ( فضائح الباطنية ) ص ١٥١ أشرنا إلى أن الغزالى لم يرفي إبات المهاد والجزاء أدلة يمكن أن نستلخص منها ووجوب، حسية المهاد والجزاء أدلة يمكن أن نستلخص منها ووجوب، حسية المهاد والجزاء أدلة يمكن أن نستلخس منها ووجوب، حسية المهاد والجزاء أدلة يمكن أن نستلخس منها ووجوب، حسية المهاد يقول؛ بل و إلى عندما يقول؛ والمكانية ي ذلك فقط ، وهو يصرح بذلك في ص١٢٧ من ( الاقتصاد في الاعتقاد ) عندما يقول؛ ولم و المكانية ي ذلك فقط ، وهو يصرح بذلك في ص١٢٧ من ( الاقتصاد في الاعتقاد ) عندما يقول؛

آفَإِنْ قِيلَ : فَمَاذَا تَقُولُونَ ، أَتُعْدَمُ الْجَوَاهِرُ وَالْأَعْرَاضُ ثُمَّ يُعَادَانِ جَوِيعًا ؟ أَوْ تُعْدَمُ الْأَعْرَاضُ ؟ ؟ ، جَوِيعًا ؟ أَوْ تُعْدَمُ الْأَعْرَاضُ ؟ ؟ ، وَلَيْس فِى الشَّرْعِ دَلِيلٌ قَاطِعٌ على تَعْيِينِ أَحَدِ قُلْنَا : كُلُّ ذَلِكَ مُمْكِنٌ ، وَلَيْس فِى الشَّرْعِ دَلِيلٌ قَاطِعٌ على تَعْيِينِ أَحَدِ هَلِيهِ النَّمْكِينَاتِ ، وكذلك عندما يقول فى ص ١٥٥ من (فضائح الباطنية) : هَلِهِ النَّمْكِينَاتِ ، وكذلك عندما يقول فى ص ١٥٥ من (فضائح الباطنية) :

'إِنْ وَتَلِيلَ الْعَقْلِ لَا يُحِيلُ وُقُوعَ مَا وُعِدَ بِهِ مِنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ. وَهَى أَمُورٌ مُمْكِنَةٌ فِي نَفْسِهَا ، وَلاَ تَتَقَاصَرُ الْقُدْرَةُ الْأَزَلِيَّةُ عَنْ مَالَهُ نَعْتُ.

<sup>(</sup>١) فيها عدا ب: ظاهرها.

<sup>(</sup>٢) في ا : أخر . و ﴿ أَيْضاً ﴾ غير موجود في غير ب .

<sup>(</sup>٣) في ب : هو أبو حامد .

وَيُشْبِهُ أَنْ يَكُونَ الْمُخْطِيُّ فِي هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ ، مِن الْعُلَمَاء ، مَعْلُورًا ، وَالْمُعِيبُ مَشْكُورًا ، أَوْ مَأْجُورًا ، وَذَلِكَ إِذَا اعْتَرَفَ [بِالْوُجُودِ] (١) ، وَتَأَوَّلَ فِيهَا نَحْوًا مِنْ أَنْحَاء التَّأُوبِلِ ، أَعْنِي فِي صِفَةِ الْمَعَادِ ، [لاً] (١) في وُجُودِهِ ، إِذَا كَانَ التَّأُوبِلُ لاَ يُودِّى إِلَى نَفْيِ الْوَجُودِ ، وَإِنَّمَا كَانَ جَعْدُ فَي وَجُودِهِ ، إِذَا كَانَ التَّأُوبِلُ لاَ يُودِّى إِلَى نَفْيِ الْوَجُودِ ، وَإِنَّمَا كَانَ جَعْدُ الْوُجُودِ فِي هَلِيهِ كَفْرًا ، لأَنَّهُ [ فِي ] (١) أَصْلِ مِنْ أَصُولِ الشَّرِيعَةِ ، وَهُو الْوَجُودِ فِي هَلِيهِ كَفْرًا ، لأَنَّهُ [ فِي ] (١) أَصْلِ مِنْ أَصُولِ الشَّرِيعَةِ ، وَهُو مِمَّا يَقَعُ التَّصْدِيقُ بِهِ [بِالطَّرُقِ] (١) [الثَّلاَئَةِ ] (١) [الثَّلاَئَةِ ] (١) [المُشْتَرَكَةِ ] (١) للأَحْمَرِ وَالْأَسُودِ .

وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ غَيْرِ أَهْلِ الْعِلْمِ ، فَالْوَاجِبُ [ فِي حَقَّهِ ] ( ) حَمْلُهَا عَلَى الْعُلْمِ ، فَالْوَاجِبُ [ فِي حَقَّهِ ] ( ) حَمْلُهَا عَلَى الْخُلْمِ . عَلَى الْخَلْمِ اللهِ الْخُلْمِ . عَلَى الْخُلْمِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وَلِلْكِكَ [مَا نَرَى] (١٠ أَنَّ مَنْ كَانَ مِنَ النَّاسِ فَرْضُهُ الْإِيمَانُ بِالظَّاهِرِ، فَالنَّأُويِلُ فِي حَقِّهِ كُفْرٌ ، لِأَنَّهُ يُؤدِّي إِلَى الْكُفْرِ ، فَمَنْ أَفْشَاهُ لَهُ مِنْ أَهْلِ

"الْإِمْكَانِ فِى ذَاتِهِ ، وهذا أقصى ما يمكن أن يؤخذ من كلام الغزالى فى هذا الموضى ، وهو فى ( فيصل التفرقة ) يعتبر القول بالمعاد الروحى « زَنْدَقَةً مُقَيَّدَةً بنَوْع اعْتِرَاف بصِدْق الْأَنْبِياء ، ومن ثم فإن القائلين به داخلون فى أمة محمد برغ هذه الزندقة المقيدة غير المطلقة ص ١٥] .

<sup>(</sup>١) ق ا ، ب ؛ بالمرجود .

<sup>(</sup>٢) فيأهم: ولا.

<sup>(</sup>٣) سقطت من ص .

<sup>(</sup>٤) في أ ، م : في الطرق ، وفي من ؛ في بعض الطرق .

<sup>(</sup> ه ) في ا ، ب ؛ الثلاث .

<sup>(</sup>١) ق ا : المشترك .

<sup>(</sup>٧) سقطت بن ا ، م . وفي ب : عليه .

<sup>(</sup>٨) قيها عداب: الظاهر.

<sup>(</sup>٩) في س ۽ نري .

التّأويلِ فَقَدْ دَعَاهُ إِلَى الْكُفْرِ، وَاللَّاعِي إِلَى الْكُفْرِ كَافِرٌ، وَلِهِ إِذَا كَانَتْ فِي كُتُبِو الْبَرَاهِينِ ، لِأَنّهَا إِذَا كَانَتْ فِي كُتُبِو الْبَرَاهِينِ ، لِأَنّهَا إِذَا كَانَتْ فِي كُتُبِو الْبَرَاهِينِ لَمْ يَصِلْ إِلَيْهَا إِلاَّ مَنْ هُوَ [مِنْ ] ( ) أَهْلِ الْبُرْهَانِ ، [ فَأَمَّا ] ( ) إِذَا أَثْبِينَتْ فِي غَيْرِ كُتُبِو الْبُرْهَانِ ، وَاسْتُعْمِلَ فِيهَا الطَّرُقُ الشَّعْرِيَّة وَالْخَطَابِيَّة إِذَا أَثْبِينَة ، كَمّا يَصْنَعُهُ أَبُو حَامِدٍ ، [ فَسَخَطُرٌ ] ( ) عَلَى الشَّرْعِ وَعَلَى الحِكْمَة ، وَإِنْ كَانَ الرَّجُلُ إِنّهَا قَصَدَ خَيْرًا ، وَذَلِكَ \$ ٢ / أَنّهُ رَامَ أَنْ يُكَثِّرُ أَهْلَ الْهِلْمِ بِلَلِكَ ، وَلَمْ وَاللَّهُ مَا أَنْ يُكَثِّرُ أَهْلَ الْهِلْمِ بِلَلِكَ ، وَمَطَرّق اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ إِلَالُكَ اللَّهُ مِنْ إِلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا إِلَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ إِلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ إِلَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ إِلَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنْ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُا أَنْ يُكُونَ هَذَا أَحَدَ مَقَاصِلُوهِ بِكُتُبُهِ . . وَقُومٌ إِلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُعْمِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّهُ رَامَ بِلَلِكَ تَنْبِيهَ الْفِطَرِ أَنَّهُ لَمْ يَلْزَمْ مَلْعَباً مِنَالْمَذَاهِبِ فِي كتبهِ ، بَلْ هُوَ مَعَ [الْأَشْعَرِيَّةِ] ١٠ أَشْعَرِيُّ ، وَمَعَ الصَّوفِيَّةِ صُوفً ، وَمَعَ الْفَلاسِفَةِ فَيْلَسُوفُ ١٠٠ ، وَحَتَّى أَنَّهُ كَمَا قِيلَ :

<sup>(</sup>١) ف أ ، م ؛ ما لايجب .

<sup>(</sup>٢) سقطت من ص .

<sup>(</sup>٣) فيها عدا ب: وأما .

<sup>(</sup>٤) أن ا ، ب ، م ; أستطأ .

<sup>(</sup>ه) نی ا ، م ؛ ولکن .

<sup>(</sup>۲) مقطت من ا ، م ، ص .

<sup>(</sup>٧) أي أنه م يُليس بدرات.

<sup>(</sup>٨) سقطت من ا .

<sup>(</sup>٩) فيها عدا ب: الأشاعرة .

<sup>(</sup>١٠) وابن رشد بتحدث عن كتاب الغزالى (مشكاة الأنوار) - الذى يراه ألصق كتبه به - فيرى أن الغزال في هذا الكتاب قد رأى ولي الفلاسفة ، و [ أنَّهُ عَوَّلَ عَلَى مَذْهَبِهِم في الْمَبْدَلُمُ الْقَوْلِي ] كما يحلل تقلبه هذا بأنه ربما كان مداراة للعامة وه لعل أَهْلَ زَمَانِهِ الضَّطَرُّوهُ إِلَى هَذَا الْكِتَابِ ( تهافت الفلاسفة ) لِيَنْفِي عَنْ نَفْسِهِ الظَّنَّةُ بِرَى رَأَى الْحُكَمَاءِ » . راجع (تهافت التهافت) ص ٦٥ ، ٣٣ ، ٣٣ . ] .

وَإِذَا كَانَ الْعَلَّلُ فِي أَفْضَل أَصْنَافِ [الْمَوْجُودَاتِ] ١٠ أَنْ يَعْرِفَهَا عَلَى كُنْهِهَا ، وَهُمْ أَفْضَلُ أَصْنَافِ النَّاسِ ، كُنْهِهَا مَنْ كَانَ مُعَدًّا لِمَعْرِفَتِهَا عَلَى كُنْهِهَا ، وَهُمْ أَفْضَلُ أَصْنَافِ النَّاسِ ، فَانَّهُ عَلَى عَلْمَ الْجَوْرُ فِي حَقِّهِ . الَّذِي هُوَ الْجَهْلُ فَإِنَّهُ عَلَيْهُ مَا لَجَوْرُ فِي حَقِّهِ . الَّذِي هُوَ الْجَهْلُ بِهِ ، وَلِلذَلِكَ قَالَ تَعَالَى : (إِنَّ الشَّرِكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ) ١٠٠٠ .

فَهَذَا مَا رَأَيْنَاه ٢/ أَنْ نُثْبِتَهُ فِي هَذَا الْجِنْسِ مِنَ النَّظَرِ ،أَعْنِي التَّكَلُّمَ

<sup>(</sup>١) سقطت من ١، ب ، م .

<sup>(</sup>۲) ق ا : أمم ر

<sup>(</sup>٣) فيها عدا ب: البراهين .

<sup>(؛)</sup> في ب : السلية .

<sup>(</sup>ء)فيأ عدا ب يسبها.

<sup>(</sup>٦) فيها عدا ب: أفضل .

<sup>(</sup>٧) في ا : الوجودات .

<sup>(</sup>٨) في ا : الوجودات .

<sup>(</sup>١) في ا : الوجود .

<sup>(</sup>۱۰) لقمان (۳۱) : ۱۳ .

بَيْنَ الشُّرِبِعَةِ وَالْحِكْمَةِ وَأَحْكَامِ التَّأْوِيلِ فِي الشَّرِيعَةِ .

وَلَوْلاَ شُهْرَة ذَلِكَ عِنْدَ النَّاسِ ، وَشُهْرَةُ هَذِهِ الْمَسَائِلِ الَّتِي ذَكَرْنَاهَا ، لَمَا [اسْتَجَزْنَا] () أَنْ نَكْتُبَ فِي ذَلِكَ حَرْفا ، وَلاَ أَنْ نَعْتَذِر فِي ذَلِكَ لَمَا السَّافِلِ أَنْ ثُدْكَرَ فِي كُتُبِ الْبُرْهَانِ .. لِأَهْلِ التَّأْوِيلِ مِعْدَرٍ ، لِأَنَّ شَأْنَ هَذِهِ الْمَسَائِلِ أَنْ ثُدْكَرَ فِي كُتُبِ الْبُرْهَانِ .. وَاللَّهُ الْهَادِي وَالْمُوَابِ .

# [مَقْصُودُ الشَّرْعِ]

وَيَنْبَخِي أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ مَقْصُودَ الشَّرْعِ إِنَّمَا هُوَ [تَعْلِيمُ ] " الْعِلْمِ الْحَقِّ ، وَالْعَمَلِ الْحَقِّ .

وَالْعِلْمُ الْحَقُّ هُوَ مَعْرِفَةُ اللهِ [تَبَارَكَ وَتَعَالَى] (١) وَسَائِرِ الْمَوْجُودَاتِ عَلَى ما هِيَ عَلَيْهِ ، وَبِخَاصَّةِ الشَّرِيفَةَ مِنْهَا ، وَمَعْرِفَةُ السَّعَادَةِ الْأَخْرُويَّةِ وَالشَّقَاءِ الْأُخْرُويُّ .

وَالْعَمَلُ الْحَقُّ هُو امْتِفَالُ الْأَفْعَالِ الَّنِي تُفِيدُ السَّعَادَةَ ، وَتَجَنَّبُ الْأَفْعَالِ الَّي الَّتِي تُفِيدُ الشَّفَاء ، وَالْمَعْرِفَةُ بِهَذِهِ الْأَفْعَالِ [هِيَ الَّتِي تُسَمَّى] (1) الْعِلْمَ الْعَمَلِيَّ . وَهَذِهِ تَنْقَسِمُ فِشْمَيْنِ :

أَحَدِهِمَا نَ أَفْعَالُ ظَاهِرَةُ بَكَنِيَّةً ، وَالْعِلْمُ بِهَذِهِ هُوَ الَّذِى يُسَمَّى الْفِقْهَ . والْعِلْمُ بِهَذِهِ هُوَ الَّذِى يُسَمَّى الْفِقْهَ . والْقَسْمِ الثَّانِي : أَفْعَالُ نَفْسَانِيَّةً ، مِثْلُ الشُّكْرِ والصَّبْرِ وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْآخُلاقِ التَّبِي دَعَا إِلَيْهَا الشَّرْعُ أَوْ نَهَى عَنْهَا ، وَالْعِلْمُ بِهَذِهِ هُوَ الَّذِى يُسَمَّى الْآخُلاقِ الَّتِي دَعَا إِلَيْهَا الشَّرْعُ أَوْ نَهَى عَنْهَا ، وَالْعِلْمُ بِهَذِهِ هُوَ الَّذِى يُسَمَّى

<sup>(</sup>١) فيها عدا ب: استخرنا .

<sup>(</sup>٢) فيهاعدا ب: تعلم.

<sup>(</sup>٣) فيها عدا ب: تمالى .

<sup>(</sup> ٤ ) في ب : هو الذي يسمى .

الزُّهْدَ وَعُلُومَ الْآخِرَةِ ، وَإِلَى مَلَمَا نَحَا أَبُو خَامِدٍ فِي كِتَابِهِ (١) .

وَلَمَّا يَكَانَ النَّاسُ قَدْ أَضْرَبُوا عَنْ هَلَنَا الْجِنْسِ ، وَخَاضُوا فِي الْجِنْسِ النَّافِي ، وَكَانَ هَذَا الْجِنْسُ أَمْلُكَ بِالتَّقْوَى ، الَّتِي هِيَ سَبَبُ السَّعَادَةِ ، النَّافِي ، وَكَانَ هَذَا الْجِنْسُ أَمْلُكَ بِالتَّقْوَى ، الَّتِي هِيَ سَبَبُ السَّعَادَةِ ، النَّافِي ، وَكَانَ هَذَا الْجِنْاءُ عُلُومٍ ٢٧/ الدِّينِ ) .

وَقَدْ خَرَجْنَا عَمَّا كُنَّا بِسَبِيلِهِ ، فَنَرْجِعُ ، فَنَقُولُ :

# [ طُرُقُ التَّصْدِيقِ]

لَمَّا كَانَ مَقْصُودُ الشَّرْعِ تَعْلِيمَ الْعِلْمِ الْحَقِّ ، وَالْعَمَلِ الْحَقِّ ، وَكَانَ التَّعْلِيمُ صِنْفَيْنِ : تَصَوُّرًا ، وَتَصْدِيقًا ، كَمَا بَيِّنَ ذَلِكَ أَهْلُ الْعِلْمِ بِالْكَلاَمِ ، وَكَانَتْ طُرُقُ النَّالِمِ [ثَلاَثَةً] (") :

الْبُرْ هَانِيَّةُ . . .

وَالْجَلَلِيَّةُ . . .

وَالْخَطَابِيَّةُ . . .

وَطُرُقُ التَّصَوْرِ [اثَّنتَيْنِ ] ١٦

إِمَّا الشَّيْءُ نَفْسُهُ . . .

وَإِمَّا مِثَالُهُ . . .

وَكَانَ النَّاسُ كُلُّهُمْ لَيْسَ فِي طِبَاعِهِمْ أَنْ يَقْبَلُوا الْبَرَاهِينَ ، وَلاَ الْأَقَاوِيلَ الْأَقَاوِيلَ الْجَدَلِيَّةَ ، فَضَلاً عَنْ الْبُرْهَانِيَّةِ ، مَعَ مَا فِي [تَعَلَّم ] (1) الْأَقَاوِيل

<sup>(</sup>١) أى كتاب (إحياء علوم الدين) ، كما سيأتى بعد .

<sup>(</sup>٢) ق ا، ؛ ثلاث ، وفي ب ؛ ثلاثا .

<sup>(</sup>٣) فى ب : اثنين ، وفى ص : اثنتان .

<sup>( ؛ )</sup> فيها عدا ب : تعليم .

الْبُرْهَانِيَّةِ مِنَ الْعُسْرِ ، وَالْمَعَاجَةِ فِي ذَلِكَ إِلَى طولِ الزَمَانِ ، لِمَنْ هُوَ أَهْلُ لِتَعَلَّمِهَا ، وَكَانَ الشَّرْعُ إِنَّمَا هُوَ مَقْصُودُهُ تَعْلِمُ الْجَبِيمِ ، وَجَبَ أَنْ يَكُونَ التَّصَلِيمَ الْجَبِيمِ ، وَجَبَ أَنْ يَكُونَ الشَّمْعُ يَعْلَمُ الْجَبِيمِ ، وَجَبَ أَنْ يَكُونَ الشَّصَوِّدِ . الشَّمْعُ يَعْنَمَلُ عَلَى جَبِيمِ أَنْحَاء طُرُقِ التَّصَوِّدِ .

وَلَمَّا كَانَتْ طُرُقُ التَّصْدِيقِ ، مِنْهَا مَا هِي عَامَّةً لِأَكْثَرِ النَّاسِ ، أَغْنِي وَقُوعَ التَّصْدِيقِ مِنْ قِبَلِهَا ، وَهِي الْخَطَابِيَّةُ ، وَالْجَلَلِيَّةُ ، وَالْجَلَلِيَّةُ ، وَالْجَلَلِيَّةُ ، وَالْجَلَلِيَّةُ ، وَالْجَلَلِيَّةُ ، وَالْجَلَلِيَّةِ ، وَالْخَطَابِيَّةُ أَعَمُّ مِنَ الْجَلَلِيَّةِ . وَمِنْهَا مَا هِي خَاصَةً 1 بِأَقَلً 1 (اللَّاسِ ، وَهِي الْبُرْهَائِيَّةً ، وَكَانَ الشَّرْعُ مَقْصُودُهُ الْأَوْلُ : الْعِنَايَةُ بِالْأَكْثَرِ ، مِنْ غَيْرٍ إِغْفَالِ [تَنْبِيهِ] (المُورَقِ المُصَرِّح بِهَا فِي الشَّرِيعَةِ هِي الطُّرُقُ المُشْتَرَكَةُ لِلْأَكْثِرِ فِي وَقُوعِ التَّصَوَّدِ وَالتَّصْدِيقِ .

وَهَذِهِ الطُّرُقُ [هِيَ] ٣ فِي الشَّرِيعَةِ عَلَى أَرْبَعَةِ أَصْنَافٍ:

أَحَدِهَا : أَنْ تَكُونَ ، مَعَ أَنَّهَا مُشْتَرَكَةً ، خَاصَّةً [بِالْأَمْرَيْنِ] \* جَمِيعاً ، أَعْنِي أَنْ تَكُونَ فِي التَّصَوْرِ وَالتَّصْدِيقِ يَقِينِيَّةً ، مَعَ أَنَّهَا / / خَطَابِيَّةً أَوْ جَلَلِيَّةً ، وَعَرَضَ لِمُقَدِّمَاتِهَا ، مَعَ كُونِها مَشْهُورَةً وَهَلِهِ الْمُقْدُمَاتِها ، مَعَ كُونِها مَشْهُورَةً أَوْ مَظْنُونَةً ، أَنْ تَكُونَ يَقِينِيَّةً ، وَعَرَضَ لِنَتَائِجِهَا أَنْ أُخِلَتُ أَنْفُسُها دُونَ مِثَالَاتِها .

وَهَذَا الصَّنْفُ مِنَ الْأَقَاوِيلِ الشَّرْعِيَّةِ لَيْسَ لَهَ تَأْوِيلٌ ، وَالْجَاحِدُ لَهُ ، أَوْ الْمُتَأَوِّلُ ، كَافِرٌ .

وَالصَّنْفِ النَّانِي : أَنْ تَكُونَ الْمُقَدِّمَاتُ ، مَعَ كَوْنِهَا مَشْهُورَةً أَوْ مَظْنُونَةً ،

<sup>(</sup>١) فيه ا ، و ولأقبل ، وفي ب ؛ الأقبل .

<sup>(</sup>٧) فها مداب: لتنبيه.

٣) سقطت من ا ، م ، س ,

<sup>(؛)</sup> ا ، ب ، : أَنَّ الأَمرين .

بَقِينِيَّةً ، وَتَكُونَ النَّتَائِعُ مِثَالاَتٍ لِلْأُمُورِ الَّتِي قُصِدَ إِنْتَاجُهَا ، وَهَذَا يَتَطَرَّقُ إِلَيْهِ التَأْوِيلُ ، أَعْنِي لِنَتَائِجِهِ .

وَالنَّالِيْنِ : عَكْسُ هَذَا ، وَهُوَ أَنْ تَكُونَ النَّتَاثِجُ هِيَ الْأُمُورُ الَّتِي قُصِدَ إِنْتَاجُهَا نَفْسُهَا ، وَتَكُونَ الْمُهَدِّمَاتُ مَشْهُورَةً أَوْ مَظْنُونَةً ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَعْرِضَ لَهَا أَنْ تَكُونَ يَقِينِيَّةً ، وَهَذَا أَيْضاً ، لَا يَتَطَرَّقُ إِلَيْهِ تَأُويلٌ ، أَعْنِي لِنَتَالِجِهِ ، وَهَذَا أَيْضاً ، لَا يَتَطَرَّقُ إِلَيْهِ تَأُويلٌ ، أَعْنِي لِنَتَالِجِهِ ، وَهَذَا أَيْضاً ، لَا يَتَطَرَّقُ إِلَيْهِ تَأُويلٌ ، أَعْنِي لِنَتَالِجِهِ ، وَهَذَ يَتَطَرَّقُ لِمُقَدِّقُ لِمُقَدِّماتِهِ .

وَالرَّابِعِ : أَنْ [تَكُونَ] (١) مُقَدِّمَاتُهُ مَشْهُورَةً أَوْ مَظْنُونَةً ، مِنْ غَيْرَ أَنْ يَعْرِضَ لَهَا أَنْ تَكُونَ يَقِينِيَّةً ، وَتَكُونَ نَتَاثِبُهُ مِثَالَاتٍ لِمَا قُصِدَ إِنْتَاجُهُ . وَتَكُونَ نَتَاثِبُهُ مِثَالَاتٍ لِمَا قُصِدَ إِنْتَاجُهُ . وَمَذْضُ الْجُمْهُورِ إِمْرَادُهَا عَلَى ظَاهِرِهَا . وَفَرْضُ الْجُمْهُورِ إِمْرَادُهَا عَلَى ظَاهِرِهَا .

وَبِالْجُمْلَةِ ... فَكُلُّ مَا يَتَطَرَّقُ [ إِلَيْهِ ] ( ) مِنْ هَذِهِ [ تَتَأُوبِلُ ] ( ) ، لا يُدْرَكُ إِلاَ بِالْبُرْهَانِ ، فَفَرْضُ الْخَوَاصُ فِيهِ هُوَ ذَلِكَ التَّأُوبِلُ ، وَفَرْضُ الْجُمْهِودِ هُوَ حَمْلُهَا عَلَى ظَاهِرِها فِي الْوَجْهَيْنِ جَبِيعاً ، أَعْنِى فِي التَّصَوُّر وَالتَّصْدِيقِ ، إِذْ كَانَ لَيْسَ فِي طِبَاعِهِمْ أَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ .

وَقَدْ يَعْرِضُ لِلنَّظَّارِ فِي الشَّرِيعَةِ تَأْوِيلاَتُ مِنْ قِبَل تَفَاضُلِ الطُّرُقِ الْمُشْتَرَكَةِ ١٨/ بَعْضِهَا عَلَى بَعْضِ فِي التَّصْلِيقِ ، أَعْنِي إِذَا كَانَ دَلِيلُ النَّأُويلِ الْمُشْتَرَكَةِ ١٨/ بَعْضِهَا عَلَى بَعْضِ فِي التَّصْلِيقِ ، أَعْنِي إِذَا كَانَ دَلِيلُ النَّأُويلِ أَنَّمَ إِقْنَاعاً مِنْ دَلِيلِ الظَّاهِرِ ، وَأَمْثَالُ هَلِهِ النَّأُويلاَتِ هِي جُمْهُورِيَّةُ ١٤ ، وَفِي أَنَّمُ إِنْ تَكُونَ فَرْضُ مَنْ بَلَغَتْ قُواهُمْ النَّظَرِيَّةُ إِلَى الْقُوقِ الْجَدَلِيَّةِ ، وَفِي وَيُمْكُنُ أَنْ تَكُونَ فَرْضُ مَنْ بَلَغَتْ قُواهُمْ النَّظَرِيَّةُ إِلَى الْقُوقِ الْجَدَلِيَّةِ ، وَفِي هَذَا الْجِنْسِ يَدْخُلُ بَعْضُ تَأْوِيلاَتِ الْأَشْعَرِيَّةِ ، وَالْمُعْتَزِلَةِ ، وَإِنْ كَانَتُ الْمُعْتَزِلَةُ ، فِي الْأَعْتَرِلَةُ ، فِي الْأَعْرَا ، أَوْنَى أَقْوَالاً .

<sup>(</sup>۱) أن ا: يكون.

<sup>(</sup>٢) ئىب؛ لە.

<sup>(</sup>٣) في س : التآويل .

<sup>(</sup>٤) نسبة للجمهور ، في مقابل الخاصة .

وَأَمَّا الْجُمْهُورُ ، الَّذِينَ لاَ يَغْدِرُونَ عَلَى أَكْفَرَ مِنَ الْأَقَاوِيلِ الْخَطَابِيَّةِ ، فَفَرْضُهُمْ إِثْرَارُهَا عَلَى ظَاهِرِهَا ، وَلاَ يَجُوزُ أَنْ يَعْلَمُوا ذَلِكَ التَّأُويلَ أَصْلاً .

#### [ مَرَاتِبُ النَّاسِ ]

فَإِذًا ، النَّاسُ [ف الشَّرِيعَةِ] (١) عَلَى ثَلَاثُةِ أَصْنَافِ:

صِنْفَي لَيْسَ هُوَ مِنْ أَهْلَ التَّنَّوِيلِ أَصْلاً ، وهُمْ الْخَطَابِيُّون ، الَّذِينَ هُمْ الْجُمْهُورُ [الْغَالِبُ] (١) ، وَذَلِكَ أَنَّهُ لَيْسَ يُوجَدُ أَحَدُ سَلِيمُ الْعَقْلِ يَعْرَى مِنْ هَذَا النَّوْعِ مِنَ التَّصْلِيقِ .

وَصِنْفِ هُوَ مِنْ أَهْلِ التَّنَّوِيلِ [الْجَدَلِيُّ] " ، وَهَوُّلَاءِ هُمْ الْجَدَلِيُّونَ ، بِالطَّبْعِ فَقَطُ ، أَوْ بِالطَّبْعِ وَالْهَادَةِ .

وَصِنْفِ هُوَ مِنْ أَهْلِ التَّأُوبِلِ الْيَقِينِي ، وَهُوَّلَاءِ هُمْ الْبُرْهَانِيُّونَ ، بِالطَّبْعِ وَالصَّنَاعَةِ ، أَعْنِي صِنَاعَةَ الْحِكْمَةِ .

وَهَذَا التَّأُويَلُ لَيْس يَنْبَغِي أَنْ يُصَرَّحَ بِهِ لَأَهْلِ الْجَدَل ، فَضْلاً عَنِ الْجُمْهُورِ ، وَمَتَى صُرَّحَ بِفَى هِ مِنْ هَلِهِ التَّأُويَلاَ تِ لِمَنْ هُوَ مِنْ غَيْرِ أَهْلِها ، وَمَتَى صُرَّحَ بِفَى هِ مِنْ هَلِهِ التَّأُويَلاَ تِ لِمَنْ هُوَ مِنْ غَيْرِ أَهْلِها ، وَبِخَاصَّةِ التَّأُويلاَتِ الْبُرْهَانِيَّةِ ،لِبُعْدِهَا عَنِ الْمَعَارِفِ الْمُشْتَرَكَةِ ، أَفْضَى ذَلِكَ بِالْمُصَرَّحِ لَهُ وَالْمُصَرِّحِ لَهُ وَالْمُصَرِّحِ لَهُ وَالسَّبَ فِي ذَلِكَ أَنَّ مَقْصُودَهُ بِالْمُصَرِّحِ لَهُ وَالْمُصَرِّحِ لَهُ وَالْمُعَرِّ ، وَالسَّبَبُ فِي ذَلِكَ أَنَّ مَقْصُودَهُ إِنْ الْمُوقِلِ ، فَإِذَا [بَطَل] (" الظَّاهِرُ ٢٩ / عِنْدَ مَنْ هُوَ إِنْ الْمُوقِلِ ، فَإِذَا [بَطَل] (" الظَّاهِرُ ٢٩ / عِنْدَ مَنْ هُو مِنْ أَهْلِ الظَّاهِرِ ، وَلَمْ بَعْبُت الْمُوقِلُ عَنْدَهُ ، أَدًاهُ ذَلِكَ إِلَى الْكُفْر ، إِنْ كَانَ فِي أَصُولِ الشَّرِيعَةِ .

<sup>(</sup>١) سقطت من ١، م ، ص .

<sup>(</sup>٢) سقطت من ا .

<sup>(</sup>٣) ق أ : وهؤلاء الجدل .

<sup>(</sup>٤) في ب: «بالمسرح به والمسرح له ه.

<sup>(</sup>ه) فيها عداب: ابطل.

فَالتَّأُوبِلاَتُ لَيْسَ يَنْبَغِي أَنْ يُصَرَّحَ بِهَا لِلْجُنْهُودِ ، وَلاَ [أَنْ] " تُثْبَتَ فِي الْكُتُبِ الْخَطَابِيَّةِ أَوْ الْجَلَلِيَّةِ ، أَعْنِى الْكُتُبَ الَّتِي الْأَقَاوِيلُ الْمَوْضُوعَةُ فِيهَا مِنْ هَذَيْنِ [ الجِنْسَيْنِ ] " ، كَمَا صَنَعَ ذَلِكَ أَبُو حَامِدِ .

وَلِهَذَا الْجِنْسِ الْآ ] يَجِبُ أَنْ يُصَرَّحَ [يِهَا ] " ، وَيُقَالُ فِي الظَّاهِرِ اللَّهِي الْإِشْكِالُ فِي كُونِهِ ظَاهِرًا بِنَفْسِهِ لِلْجَبِيعِ ، وَكُونِ مَعْرِفَةِ تَأْوِيلِهِ غَيْرُ مُمْكِنِ فِيهِمْ ، إِنَّهُ مَتَشَابِهُ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا اللهُ ، وَإِنَّ الْوَقْفَ يَبِيبُ هُنَا فَيْرُ مُمْكِنِ فِيهِمْ ، إِنَّهُ مَتَشَابِهُ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا اللهُ ، وَإِنَّ الْوَقْفَ يَبِيبُ هُنَا فِي قَوْلِهِ [عَزَّ وَجَلً ] " : (وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ ) " . وَبِيثُلِ هَذَا يَقْ وَلِهِ آعَزَ وَجَلً ] " في السَّوَالِ عَنِ الْأُمُورِ الْغَامِضَةِ الَّتِي لَا سَبِيلَ يَا لُهُ وَلِهِ آعَرُ وَجَلً ] " في السَّوَالِ عَنِ الْأُمُورِ الْغَامِضَةِ الَّتِي لَا سَبِيلَ يَا لُوحٍ مِنْ أَمْوِ إِلَى فَهُولِهِ ، مِثْلَ قَوْلِهِ تَعَالَى : (وَيَشَالُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ، قُل الرُّوحِ ، قُل الرَّوحُ مِنْ آمْرِ رَبِّي ، وَمَا أُوتِيشُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ) " .

وَأَمَّا الْمُصَرِّحُ بِهَلِيهِ التَّأْوِيلَاتِ لِغَيْرِ أَمْلِهَا فَكَافِرٌ ، لِمَكَانِ دُعَاثِهِ [لِلنَّاسِ] (١٠ إِلَى الْكُفْرِ ، وَهُوَ [ضِد] (١٠ [دَعْوَةِ] (١٠) الشَّارِع ، وَبِخَاصَّةٍ مَتَى كَانَتْ تَأْوِيلَاتِ فَاصِدَةِ ، فِي أَصُولِ الشَّرِيعَةِ ، كَمَا عَرَضَ ذَلِكَ لِقَوْمٍ مِنْ أَمْلِ زَمَائِنَا ، فَإِنَّا قَدْ [شَاهَدُنَا] (١١) مِنْهُمْ أَقْوَاماً ظَنُّوا أَنَّهُمْ تَفَلْسَفُوا ، وَأَنَّهُمْ قَدْ أَدْرَكُوا بِحِكْمَتِهِمْ الْعَجِيبَةِ أَشْيَاء مُخَالِفَةً لِلشَّرْعِ مِنْ جَبِيعِ وَأَنَّهُمْ قَدْ أَدْرَكُوا بِحِكْمَتِهِمْ الْعَجِيبَةِ أَشْيَاء مُخَالِفَةً لِلشَّرْعِ مِنْ جَبِيعِ وَأَنْهُمْ قَدْ أَدْرَكُوا بِحِكْمَتِهِمْ الْعَجِيبَةِ أَشْيَاء مُخَالِفَةً لِلشَّرْعِ مِنْ جَبِيعِ

<sup>(</sup>١) سقطت من ١، ،م ، ص .

<sup>(</sup>٢) في ب: الصنفين

<sup>(</sup>٣) العبارة فيها عدا ب: يا ولهذا يجب أن يصرح ويقال ... يا .

<sup>( ؛ )</sup> أن ب : تمال .

<sup>(</sup> ه ) آل عران ( ۲ ) : v .

<sup>(</sup>٣) سقطت من ١، م، ص.

<sup>(</sup> V ) الإسراء ( ۱۷ ) : ۸۰ .

<sup>(</sup>٨) في ب: الناس.

<sup>(</sup>٩) أن أن م: صد، بالساد اللهملة.

<sup>(</sup>۱۰) فيها عدا : دعوى .

<sup>(</sup>١١) قياعدا ب: شهدنا.

الْوُجُوه ، أَعْنِي لَا تَقْبَلُ نَأْوِيلاً ، وَأَنَّ الْوَاجِبَ هُوَ النَّصْرِيحُ بِهَانِهِ الْأَشْيَاء لِلْجُنْهُورِ ، فَصَارُوا بِتَصْرِيحِهِمْ لِلْجُنْهُورِ بِيْلْكَ الْاعْنِقَادَاتِ الْفَاسِدَةِ سَبَبًا لِهَلَاكِ الْجُنْهُورِ ، وَهَلاَكِهِمْ ٣٠٪ فِي اللَّنْيَا وَالْآخِرَةِ .

وَمِثَالُ مَقْصِدِ مَوْلَاء مَعَ مَقْصِدِ الشَّارِعِ مِثَالُ مَنْ قَصَدَ إِلَى طَبِيهٍ مَاهِ ، قَصَدَ [ إِلَى ] () حِفْظِ صِحَّةِ جَمِيعِ النَّاسِ وَإِزَالَةِ الْأَمْرَاضِ عَنْهُمْ ، مِنْ مَنْ وَضَعَ لَهُمْ أَقَادِيلَ مُشْتَرَكَة التَّصْلِيقِ فِي وَجُوبِ اسْتِعْمَالِ الْأَشْبَاء الَّتِي بِأَنْ وَضَعَ لَهُمْ أَقَادِيمًا ، إِذْ لَمْ يُمْكِنْهُ فِيهِمْ أَطِبًاء ، لِأَنَّ اللّهِ يَعْلَمُ الْأَشْبَاء الْحَافِظَة لِلصَّحَّةِ وَالْمُزِيلَة أَنْ يُصَدِّق الطَّرْقِ الْمُرْسِلة ، [فَتَصَدِّى] (") هَذَا إِلَى يَعْلَمُ الْأَشْبَاء الْحَافِظة لِلصَّحَةِ وَالْمُزِيلة لِلْمَرْضِ ، بِالطُّرُقِ الْبُرْهَانِيَّةِ ، هُوَ الطَّبِيبُ ، [فَتَصَدِّى] (") هَذَا إِلَى النَّاسِ ، وَقَالَ لَهُمْ : إِنَّ هَلِيهِ الطُّرُق النِّي [ وَضَعَهَا ] (") لَكُمْ هَذَا الطَّبِيبُ لِكُنَّ ، وَشَرَعَ فِي إِبْطَالِهَا ، حَتَّى [ بَطَلَت ا ") عِنْدَهُمْ ، أَوْ قَالَ : لِيَعْلَمُ مِنْ قِبِيلَهَ تَصُدِيقٌ فِي الْمُسَتْ بِحَقَ ، وَشَرَعَ فِي إِبْطَالِهَا ، حَتَّى [ بَطَلَت ا ") عِنْدَهُمْ ، أَوْ قَالَ : الْتَعْمَلُ فَي الْمُلْكِ ، وَشَرَعَ فِي إِبْطَالِهَا ، حَتَّى [ بَطَلَت اللّهِ مَنْ قِبِلَها تَصْدِيقٌ فِي النَّاسَ اللّهِينَ حَالُهُمْ هَذِيهِ الْمَالُ يَعْتَلُونَ شَيْعًا مِنَ الْأَشْيَاء اللّهُ وَلَى السَّعْمَلِيقَ فِي الْمُسَلِّة فِي الْحَالُ بَعْتَعَلُونَ فِيهَا أَنْ يَسْتَعْمِلُونَ شَيْعًا مِنَ الْأَشْيَاء السَّعْمَالِهَا ] (") الصَّحَة ، وَإِزَالَةِ الْمَرْضِ ؟؟! ، أَوْ يَقْلِرُ مُونَ فِيهَا أَنْ يَسْتَعْمِلُونَهُ مَا وَلَالَة الْمُرْسُ عَلَاهَا ] (") مَعْهُمْ ، أَشَى الْمُسَرِّحُ لَهُمْ يَسْتَعْمِلُونَهَا ، فَيَشْمَلُهُمْ الْهَلَاكُ .

<sup>(</sup>١) سقطت من ا،م، ص.

<sup>(</sup>۲) ئى پ : فتہدى .

<sup>(</sup>٣) أن أ، ب، م: رضع.

<sup>(</sup>٤) ني م ، ص : أيطلت .

<sup>(</sup>ه) سقطت من ۱، م، ص ـ

<sup>(</sup>٦) في ب: لاعلى.

<sup>(</sup>٧) في ص: استعماله .

هَذَا إِنْ صَرَّحَ لَهُمْ بِتَأْوِيلَاتِ صَحِيحَةٍ فِي تِلْكَ الأَشْيَاءِ ، لِكَوْنِهِمْ لَا يَفْهَمُونَ ذَلِكَ [التَّأُويلَ] () ، فَضَالاً إِنْ صَرَّحَ لَهُمْ بِتَأْوِيلَاتِ فَاسِدَةٍ ، لَا يَفْهَمُونَ ذَلِكَ [التَّأُويلَ] () ، فَضَالاً إِنْ صَرَّحَ لَهُمْ بِتَأْوِيلاَتِ فَاسِدَةٍ ، لَا يَرُوا أَنَّ هَا هُنَا [صِحَّةً يَجبُ الْ يَرُوا أَنَّ هَا هُنَا [صِحَّةً يَجبُ أَنْ يُرَوا أَنْ هَا هُنَا] () أَنْ تُحْفَظُ ، وَلاَ مَرَضًا يَجِبُ أَنْ يُزَالَ ، فَضُلاً عَنْ أَنْ يَرَوا أَنَّ هَا جُنَا] () أَشْبَاء تَحْفَظُ . الصَّحَّة وَتُزِيلُ الْمَرَضَ .

وَهَذِهِ هِيَ حَالُ مَنْ يُصَرَّحُ ٣١/ بِالتَّأُويلِ لِلْجُمْهُودِ، وَلِمَنْ لَيْسَ هُوَ بِالتَّأُويلِ لِلْجُمْهُودِ، وَلِمَنْ لَيْسَ هُوَ بِالتَّأُويلِ لِلْجُمْهُودِ، وَلِمَنْ لَيْسَ هُوَ بِالتَّمْوِيلِ لِلْجُمْهُودِ، وَالصَّادُّ عَنْ بِأَمْلِ لَهُ مَ مَا الشَّرْعِ مَا الشَّرْعِ كَافِرٌ.

وَإِنَّمَا كَانَ هَذَا التَّمْثِيلُ يَقِينِيًّا ، ولَيْسَ بِشِعْرَى ، كَمَا لِقَائِلِ أَنْ يَقُولَ ، لِأَنَّهُ صَحِيحُ التَّنَاسُبِ ، وَذَلِكَ أَنَّ نِسْبَةَ الطَّبِيبِ إِلَى صِحَّةِ الْأَبْدَانِ نِسْبَةُ الطَّبِيبِ إِلَى صِحَّةِ الْأَبْدَانِ نِسْبَةُ الطَّبِيبِ هُوَ الَّلِي نِسْبَةُ الشَّارِعِ إِلَى صِحَّةِ الْأَنْفُسِ ، أَعْنِى [أَنَّ ] (\*) الطَّبِيبَ هُوَ الَّلِي نِسْبَةُ الشَّارِعِ إِلَى صِحَّةِ الْأَنْفُسِ ، أَعْنِى [أَنَّ ] (\*) الطَّبِيبَ هُوَ الَّلِي يَطْلُبُ أَنْ يَحْفَظَ صِحَّةِ الْأَنْفُسِ ، أَعْنِى ، وَيَسْتَرِدَهَا إِذَا [ذَهَبَتْ ] (\*) وَالشَّارِعُ هُوَ الَّذِي بَبْعَنِي هَذَا فِي صِحَّةِ الْأَنْفُسِ .

وَهَذِهِ الصِّحَّةُ هِيَ الْمُسَيَّاةُ [بِالتَّقْوَى] (١) ، وَقَدْ صَرَّحَ الْكِتَابُ الْعَزِيزُ بِطَلَيِهَا بِالْأَفْعَالِ الشَّرْعِيَّةِ فِي غَيْرِ مَا آيَةٍ ، فَقَالَ تَعَالَى : (كُتِبَ عَلَيْكُمُ بِطَلَيِهَا بِالْأَفْعَالِ الشَّرْعِيَّةِ فِي غَيْرِ مَا آيَةٍ ، فَقَالَ تَعَالَى : (كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَكَلَّكُمْ تَتَّقُونَ) (١) ، وَقَالَ تَعَالَى ؛ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَكُمُ لَكُمُ تَتَّقُونَ) (١)

<sup>(</sup>١) ق ص : التأول .

<sup>(</sup>٢) ني ب : لأنه .

<sup>(</sup>٣) سقطت من ا ، م ، ص .

<sup>( ۽ )</sup> سقطت من ا .

<sup>(</sup>ه) سقطت من ا.

<sup>(</sup> ٢ ) فيها عدا ب : عدست .

<sup>(</sup>٧) سقطت من أ . وهي في م ، س : تقوى .

<sup>(</sup> ٨ ) البقرة ( ٢ ) ١٨٣ .

(لَنْ بِنَالَ الله لُحُومُهَا وَلاَ دِمَاوُهَا ، وَلَكِنْ بَنَالُهُ التَّقْوَى مِنْكُمُ )(١) ، وَقَالَ : (إِنَّ الصَّلاَةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ)(١) ، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الآيَاتِ النِّيَاتِ تَضَمَّنَهَا الْكِتَابُ الْعَزِيزُ مِنْ هَلَا الْمَعْنَى .

فَالشَّارِعُ إِنَّمَا يَطْلَبُ بِالْعِلْمِ الشَّرْعِيِّ [وَالْعَمَلِ] " الشَّرْعِيُّ هَلِيهِ الصَّحَّةُ ، وَعَلى ضِلْهَا الصَّحَّةُ ، وَهَلِي ضِلْهَا الصَّحَادَةُ الْأَخْرَوِيَّةُ ، وَعَلى ضِلْهَا الصَّحَادَةُ الْأَخْرَوِيَّةُ ، وَعَلى ضِلْهَا الصَّعَادَةُ الْأَخْرَوِيُّ .

فَقَدْ تَبَيَّنَ لَكَ مِنْ هَذَا أَنَّهُ لَيْسَ يَجِبُ أَنْ تُفْبَتَ التَّأُويلاَتُ الصَّحِيحَةُ فِي الْكَتُبِ الْجُمْهُوريَّةِ ، فَضَلاً عَنْ الْفَاسِدَةِ ، وَالتَّأُويلُ الصَّحِيحُ هِي الْأَمَانَةُ الْتِي ٢٣/ حُمِّلَهَا الْإِنْسَانُ [فَحَمَلَهَا] (ا) ، وَأَشْفَقَ مِنْهَا جَمِيعُ الْمَوْجُودَاتِ ، أَعْنِي الْمَدْكُورَةَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : (إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ) الْآية (ا) .

# [الْفِرَقُ الْإِسْلَامِيَّةُ وَالتَّـأُويِلُ]

وَمِنْ قِبَلِ التَّنَّوِيلَاتِ ، وَالظُّنَّ بِأَنَّهَا يَجِبُ أَنْ يُصَرَّحَ بِهَا فِي الشَّرْعِ لِ [لِلْجَبِيعِ اللهِ ، نَشَأَتْ فِرَقُ الْإِسْلاَمِ ، حَتَّى كَفْرَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا ، وَبَدَّعَ

<sup>(</sup>١) الحيج (٢٢) : ٢٧ .

<sup>(</sup> ۲ ) العنكيوت ( ۲۹ ) : ه . .

<sup>(</sup>٣) فيها عدا ب: أو السل.

<sup>( )</sup> فيها عدا ب : فأبي أن يحملها .

<sup>(°)</sup> الأَحزاب (٣٣): ٧٧. وجملة الآية : (إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى الشَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ والجِبَالِ فَأَبَيْنِ أَنْ يَحْمِلْنَهَا ، وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا ، وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ، إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ).

<sup>(</sup>٦) سَقَطَت من ا ۽ م ، س .

بَعْضُهُمْ بَعْضاً ، وَبِخَاصَّةٍ الْفَاسِلَة مِنْهَا .

[ فَأُولَتُ ] () الْمُعْتَزِلَةُ آيَاتِ كَلِيرَةً ، وَأَحَادِيثَ كَثِيرَةً ، وَصَرَّحُوا يَثَأُويلِهِمْ لِلْجُمْهُودِ ، وَكَلَلِكَ فَعَلَتْ الْأَشْعَرِيَّةُ ، وَإِنْ [كَانَتْ] () آقَلُ يَتَأُويلِهِمْ لِلْجُمْهُودِ ، وَكَلَلِكَ فَعَلَتْ الْأَشْعَرِيَّةُ ، وَإِنْ [كَانَتْ] () آقَلُ تَأُويلِكَ . فَأَوْقَعُوا النَّاسَ مِنْ قِبَلِ ذَلِكَ فِي شَنَآنٍ () وَتَبَاغُضٍ وَحُرُوبٍ ، وَمُزَّقُوا الشَّرْعَ ، وَفَرَّقُوا النَّاسَ كُلُّ التَّفْرِيقِ .

وَزَائِدًا إِلَى هَذَا كُلُّهِ أَنَّ طُرُقَهُمْ الَّتِي سَلَكُوهَا فِي إِثْبَاتِ تَأْوِيلَاتِهِمْ لَبْسُوا فِيهَا [لاً] '' مَعَ الْجُمْهُورِ وَلاَ مَعَ الْخُواصُ ، [أمَّا مَعَ الْجُمْهُورِ فَلاَ مَعَ الْخُواصُ ، [أمَّا مَعَ الْجُمْهُورِ فلاَ مَعَ الْخُواصُ ، وَأَمَّا مَعَ الْخُواصُ ] '' فلِكُونِهَا أَغْمَضُ مِنَ الطُّرُقِ الْمُشْتَرَكَةِ لِلْأَكْثَرِ ، وَأَمَّا مَعَ الْخُواصُ ] '' فلِكُونِهَا إِذَا تُؤمِّلُتُ [وُجِدَتُ ] '' نَاقِصَةً عَنْ شَرَائِطِ الْبُرْهَانِ . وَذَلِكَ فَلِكُونِهَا إِذَا تُؤمِّلُتُ وَأَجِدَتُ ] '' نَاقِصَةً عَنْ شَرَائِطِ الْبُرْهَانِ . وَذَلِكَ يَقِيفُ عَلَيْهِ ، بِأَذْنَى تَأَمَّلُ ، مَنْ عَرَفَ شَرَائِطَ الْبُرْهَانِ .

بَلْ كَثِيرٌ مِنَ الْأُصُولِ الَّتِي بَنَتْ عَلَيْهَا الْأَشْعَرِيَّةُ مُعَارِفَهَا هِي شُوفُسْطَائِيَّةً ، فَإِنَّهَا تَجْحَدُ كَثِيرًا مِنَ الضَّرُورِيَّاتِ ، مِثْلِ ثُبُوتِ الْأَغْرَاضِ ، وَتَأْثِيرِ الْأَشْبَاءِ بَعْضِهَا فِي بَعْضِ ، وَوُجُودٍ الْأَسْبَابِ الضَّرُورِيَّةِ لِلْمُسَبَّبَاتِ<sup>(١٧)</sup>، وَالصَّورِ الْجَوْهَرِبَّةِ ، وَالْوَسَائِطِ ، وَلَقَدْ [بَلَغَ] (١٠ تَعَدَّى نُظَّارِهِمْ ، فِي وَالصَّورِ الْجَوْهَرِبَّةِ ، وَالْوَسَائِطِ ، وَلَقَدْ [بَلَغَ] (١٠ تَعَدَّى نُظَّارِهِمْ ، فِي مَذَا الْمَعْنَى ، عَلَى الْمُسْلِمِينَ ، أَنَّ فِرْقَةً مِنَ الْأَشْعَرِيَّةِ كَفُرَتْ مَنْ لَيْسَ

 <sup>(</sup>١) ق ب : فتأولت .

<sup>(</sup>٢) فياعدا ب: كانوا.

<sup>(</sup>٣) أي عدارة .

<sup>( ؛ )</sup> سقطت من ا .

<sup>(</sup>ه) سقطت من أنه م ، مس .

<sup>(</sup>٦) سقطت من ا ، م .

<sup>(</sup>٧) راجع فى إنكار النزالى ارتباط الأسباب بالمسببات على سبيل الفعل ، وحديثه الذي ينفى فيه فعل النار للإحراق على سبيل الحقيقة ، وكذلك فعل الثلج للبرودة ، والسيف القطع : (جافت الفلاسفة) ص ٢٤ رما بمدها .

<sup>(</sup>٨) سقطت من ا ، م .

يَعْرِفُ وُجُودَ الْبَارِى [سُبْحَانَهُ] (١) بِالطُّرُقِ الَّتِي وَضَعُوهَا ٣٣/ لِمَعْرِفَتِهِ فِي كُثُوهِمْ ، وَهُم الْكَافِرُونَ وَالضَّالُونَ بِالْحَقِيقَةِ .

وَمِنْ [ هُنَا] " اخْتَلَفُوا ، فَقَالَ قَوْمٌ : أَوَّلُ الْوَاجِبَاتِ النَّظَرُ . وَقَالَ قَوْمٌ : أَوَّلُ الْوَاجِبَاتِ النَّظُرُ . وَقَالَ قَوْمٌ : الْإِيمَان ، أَعْنِى مِنْ قِبَل أَنَّهُمْ لَمْ يَعْرفُوا أَى الطُّرُقِ هِي الطُّرُقُ الْمُشْتَرَكَةُ لِلْجَبِيعِ ، النَّبِي دَعَا الشَّرْعُ مِنْ أَبْوَابِهَا جَبِيعَ النَّاسِ ، وَظَنُّوا أَنَّ ذَلِكَ طَرِيقٌ وَاحِدٌ ، فَأَخْطَنُوا مَقْصِدَ الشَّارِعِ ، وَضَلُّوا وَأَضَلُّوا .

# [طُرُقُ التَّعْلِيمِ الشَّرْعِيَّةِ]

فَإِنْ قِيلَ : فَإِذَا لَمْ تَكُنْ هَذِهِ الطُّرُقُ الَّتِي [سَلَكَتْهَا ] (") الْأَشْعَرِيَّةُ وَلَا غَيْرُهُمْ ، مِنْ أَهْلِ النَّظَر ، هِيَ الطُّرُقُ الْمُشْتَرَكَةُ [الَّتِي ] (") قَصَدَ الشَّارِعُ أَيْدُهُمْ ، مِنْ أَهْلِ النَّظَر ، هِيَ الطُّرُقُ الْمُشْتَرَكَةُ [الَّتِي ] (") الْجُنْهُورِ بِهَا ، وَهِيَ الَّتِي لَا يُمْكِنُ تَعْلِيمُهُمْ بِغَيْرِهَا ، فَأَيُّ الطُّرُقِ هِيَ هَذِهِ الطُّرُقُ فِي شرِيعَتِنَا هَذِهِ ؟؟

قُلْنَا: هِيَ الطُّرُقُ الَّتِي ثَبَتَتْ فِي الْكِتَابِ الْعَزِيزِ ، فَقَطْ.

فَإِنْ كَانَ الْكِتَابُ الْعَزِيزُ ، إِذَا تُومِّلُ ، وُجِلَتْ فِيهِ الطُّرُقُ الثَّلاَثُ الْمَوْجُودَةُ لِنَجَيِيعِ النَّاسِ ، وَ [هَلِهِ هِيَ اللَّمُ الطُّرُقُ الْمُشْتَرَكَةُ لِتَعْلِيمِ الْمَوْجُودَةُ لِنَجَيِيعِ النَّاسِ ، وَالْخَاصَّةُ ، وَإِذَا تُومِّلُ الْأَمْرُ فِيهَا ظَهَرَ أَنَّهُ لَيْسَ يُلْفَى طُرُقُ مُشْتَرَكَةٌ لِتَعْلِيمِ الْجُمْهُورِ أَفْضَلَ مِنَ الطُّرُقُ الْمَذْكُورَةِ فِيهِ ، فَمَنْ حَرَّفَهَا مُشْتَرَكَةٌ لِتَعْلِيمِ الْجُمْهُورِ أَفْضَلَ مِنَ الطُّرُقُ الْمَذْكُورَةِ فِيهِ ، فَمَنْ حَرَّفَهَا

<sup>(</sup>١) سقطت من ١، م، ص .

<sup>(</sup>۲) ئى ب؛ مَا مَنَا .ُ

<sup>(</sup>٣) فيها عدا ب : سلكها .

<sup>( ؛ )</sup> فيها عدا ب: إلى .

<sup>(</sup> ۵ ) في ا ، م: لتمليم .

<sup>(</sup>٩) سقطت من ا ، م ، س .

بتأويل لا يَكُونُ ظَاهِرًا بِنَفْسِهِ ، أَوْ أَظْهَرَ مِنْهَا لِلْجَمِيعِ ، وَذَلِكَ شَيْءً غَيْرُ مَوْجُودٍ ، فَقَدْ أَبْطَلَ جِكْمَتَهَا ، وَأَبْطَلَ فِعْلَهَا الْمَقْصُودَ [ فِي ] () إِفَادَةِ السَّعَادَةِ الْإِنْسَانِيَّةِ ، وَذَلِكَ ظَاهِرٌ جِدًّا مِنْ حَالِ الصَّدْرِ الْأَوَّلِ ، وَحَالِ مَنْ أَلَّ لَسَّعَادَةِ الْإِنْسَانِيَّةِ وَالتَّقْوَى السَّدْرَ الْأَوَّلَ إِنَّمَا صَارَ إِلَى الْفَضِيلَةِ الْكَامِلَةِ وَالتَّقْوَى أَنِّي بَعْدَهُمْ ، فَإِنَّ الصَّدْرِ الْأَوَّلَ إِنَّمَا صَارَ إِلَى الْفَضِيلَةِ الْكَامِلَةِ وَالتَّقْوَى بِالْسَيْعُمَالِ ٢٤ مَ مَنْ كَانَ مِنْهُمْ وَقَفَ بِالْسِيْعُمَالِ ٢٤ مَ مَنْ كَانَ مِنْهُمْ وَقَفَ عَلَى تَنْوِيلُ ، لَمْ يَرَ [ أَنْ ] () يُصَرِّحَ بِهِ .

وَأَمَّا مَنْ أَنَى بَعْدَهُمْ ، فَإِنَّهُمْ لَمَّا اسْتَعْمَلُوا التَّأُوبِلَ قَلَّ تَقْوَاهُمْ ، وَكَثُرَ اخْتِلافُهُمْ ، وَارْتَفَعَتْ (٢) مَحَبَّنُهُمْ ، وَتَفَرَّقُوا فِرَقاً .

فَيَجِبُ عَلَى مَنْ أَرَادَ أَنْ يَرْفَعَ هَذِهِ الْبِدْعَةَ عَن الشَّرِيعَةِ ، أَنْ يَعْمَدَ إِلَى الْكِتَابِ الْعَزِيزِ . فَيَلْتَقِطَ مِنْهُ الْاسْتِدْلاَلاَتِ الْمَوْجُودَةَ فِي شَيْءِ شَيْء مَيْء مِنْ الْكَتَابِ الْعَزِيزِ . فَيَلْتَقِطَ مِنْهُ الْاسْتِدْلاَلاَتِ الْمَوْجُودَة فِي شَيْء مَيْ مِمَّا كُلُّفْنَا اعْتِقَادَهُ ، وَيَجْتَهِدَ فِي نَظْرِهِ [إلى ظَاهِرِهَا] (1) مَا أَمْكَنَهُ مِنْ مَمَّا كُلُفْنَا اعْتِقَادَهُ ، وَيَجْتَهِدَ فِي نَظْرِهِ [إلى ظَاهِرِهَا] (1) مَا أَمْكَنَهُ مِن عَبْرِ أَنْ يَتَأَوَّلَ مِنْ ذَلِكَ تَعْيَا ، إلا إذا كَانَ التَّأُويلُ ظَاهِرًا بِنَفْسِهِ ، أَعْنِي ظُهُورًا مُشْتَرَكًا لِلْجَوِيعِ .

فَإِنَّ الْأَقَاوِيلَ الْمَوْضُوعَة فِي الشَّرْعِ لِتَعْلِيمِ النَّاسِ ، إِذَا تُوَمِّلُتْ ، يُشْبِهُ أَنْ يَبْلُغَ مِنْ نُصْرَتِهَا إِلَى حَدُّ لَا يَخْرُجُ عَنْ [ظَاهِرهَا] (٥) مَا هُوَ يُشْبِهُ أَنْ يَبْلُغَ مِنْ نُصْرَتِهَا إِلَى حَدُّ لَا يَخْرُجُ عَنْ [ظَاهِرهَا] (٥) مَا هُو مِنْهَا لَيْسَ عَلَى ظَاهِرِهِ ، إِلاَّ مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْبُرْهَانِ ، وَهَلِهِ الْخَاصَّةُ لَيْسَتْ تُوجَدُ لِغَيْرِهَا مِنَ الْأَقَاوِيل ، فَإِنَّ الْأَقَاوِيل الشَّرْعِيَّةَ الْمُصَرَّحَ بِهَا فِي الْكِتَابِ الْعَزِيزِ لِلْجَمِيعِ لَهَا ثَلَاثُ خَوَاصٌ ، دَلَّتْ عَلَى الْإِعْجَاز .

<sup>(</sup>١) سقطت من ص .

<sup>(</sup>۲) ئىلىم: أئە.

<sup>(</sup>٣) أي أنتفت وذهبت .

<sup>( ؛ )</sup> ق ب : ظاهراً .

<sup>(</sup> ه ) فيها عدا ب : ظاهر .

[ إِخْدَاهَا ] (١) : أَنَّهُ لاَ يُوجَدُ أَتَمُّ إِفْنَاعاً وَتَصْدِيعاً لِلْجَبِيعَ مِنْهَا .

وَالثَّانِيَةُ : أَنَّهَا تَقْبَلُ النَّصْرَةَ بَطَبْعِهَا ، إِلَى أَنْ تَنْتَهِى إِلَى حَدُّ لَا يَقِفُ عَلَى النَّقُومِلُ النَّمْوَةِ بَطَبْعِهَا ، إِلَى أَنْ تَنْتَهِى إِلَى حَدُّ لَا يَقِفُ عَلَى التَّأُومِلُ فِيهَا ، إِنْ كَانَتْ مِمَّا [فِيهَا] (") تَأُومِلُ ، إِلاَّ أَهْلُ الْبُرْهَانِ . وَالثَّالِيَةُ : أَنَّهَا تَتَضَمَّنُ التَّنْسِيةَ لِأَهْلِ الْحَقِّ عَلَى التَّأُومِلِ الْحَقِّ .

وَهَذَا لَيْسَ بُوجَدُ لاَ فِي ٣٥/مَذْهَبِ الْأَشْعَرِيَّةِ ، وَلاَ فِي مَذَاهِبِ الْمُعْتَزِلَةِ ، أَعْنِي أَنَّ أَيْسَ بُوجَدُ لاَ فِي ٣٥/مَذْهَبِ الْأَشْعَرِيَّةِ ، وَلاَ اتَتَضَمَّنُ ] (1) التَّنْبِية عَنِي أَنَّ التَّنْبِية (1 أَتَتَضَمَّنُ أَنَّ التَّنْبِية عَلَى الْحَقُّ ، وَلاَ الْتَضَمَّنُ أَنَّ الْبِدَعُ .

### [خَاتِمَةً]

وَيُودُنَا لَوْ تَفَرَّغْنَا لِهَذَا الْمَقْصِدِ ، وَقَلَرْنَا عَلَيْهِ ، وَإِنْ أَنْسَأَ<sup>(1)</sup> الله في الْعُمْرِ ، فَسَنُقْبِتُ فِيهِ قَلْرَ مَا آتَيَسَّرَ ا ( لَنَا مِنْهُ ، فَعَسَى أَنْ يَكُونَ فَى الْعُمْرِ ، فَسَنُقْبِتُ فِيهِ قَلْرَ مَا آتَيَسَّرَ ا ( لَنَا مِنْهُ ، فَعَسَى أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ مَبْدَأَ لِمَنْ يَأْنِي بَعْدُ ، فَإِنَّ النَّفْسَ مِمَّا تَخَلَّلَ هَذِهِ الشَّرِيعَة ، مِنَ الْأَهْوَاءِ الْفَاسِدَةِ ، وَالْاعْتِقَادَاتِ الْمُحَرَّفَةِ ، فِي غَايَةِ الْحُزْنِ وَالتَّأَلِّمِ ، وَيَخَاصَّة مَا عَرَضَ لَهَا مِنْ ذَلِكَ مِنْ قِبل مَنْ يَنْسُبُ نَفْسَهُ إِلَى الْحِكْمَةِ ، فَإِنَّ آلْاَذِيَّةً ] ( ) مِنَ الصَّدِيقَ هِي آ أَشَدُّ مِنَ الْأَذِيَّةِ ] ( ) مِنَ الْعَدُولُ .

<sup>(</sup>١) في ص : أحدها .

<sup>(</sup>۲) ن س: فيه.

<sup>(</sup> ٣ ) فِي ب : تأويلهم .

<sup>(</sup>٤) في ب: يتضمن .

<sup>(</sup>ە) ڧ ب : ھو .

<sup>(</sup> ٢ ) فيها عدا ب : ولهذا .

<sup>(</sup>٧) أي أخر.

<sup>(</sup>٨) فيهاعدا ب : يسر .

<sup>(</sup> ٩ ) في ب : الأذايه ، وهو مطرد فيها بدلا من الأذية .

<sup>(</sup>١٠) في ص : أشد أذية .

أَعْنِى أَنَّ الْحِكْمَةَ هِى صَاحِبَةُ الشَّرِيعَةِ ، وَالْأَغْتُ الرَّفِيعَةُ ، فَالْآذِيَّةُ [مِنَّ آلَا أَنْ الْأَنْقِ ، وَالْأَغْتُ الرَّفِيعَةُ ، فَالْآذِيَّةُ [مِنَّ آلَا أَنْدُ الْأَنْيَةِ ، مَعَ مَّا [يَقَعُ ] " بَيْنَهُمَا مِنَ الْعَدَاوَةِ وَالْبَغْضَاء وَالْمُشَاجَرَةِ ، وَهُمَا الْمُصْطَحِبَتَانِ بِالطَّبْعِ ، الْمُشَحَابِّتَانِ بِالْجُوْهَرِ وَالْغَرِيزَةِ .

وَقَدْ آذَاهَا أَيْضاً كَثِيرٌ مِنَ الْأَصْدِقَاءِ الْجُهَّالِ ، مِمَّنْ يَنْسُبُونَ أَنْفُسَهُمْ إِلَيْهَا ، وَهِيَ الْفِرَقُ الْمَوْجُودَةُ فِيهَا .

وَاللَّهُ يُسَدُّدُ الْكُلُّ ، وَيُوَفِّقُ الْجَبِيعَ لِمَحَبَّتِهِ ، وَيَجْمَعُ قُلُوبَهُمْ عَلَى تَقْوَاهُ ، وَيَرْفَعُ عَنْهُم الْبُغْضَ وَالشَّنَآنَ بِفَضْلِهِ [وَرَحْمَتِهِ ] (1) .

وَقَدْ رَفَعَ اللهُ كَثِيرًا مِنْ هَلِهِ الشَّرُودِ وَالْجَهَالَاتِ ، وَالْمَسَالِكِ الْمُضِلَّاتِ ، وَالْمَسَالِكِ الْمُضِلَّاتِ ، وَالْجَاسَةِ عَلَى بِهِ لَلَ كَثِيرِ مِنَ الْخَيْرَاتِ ، وَبِخَاصَةٍ عَلَى الصَّنْفِ الَّذِينَ سَلَكُوا ٣٦/ [مَسْلَكَ] (٥) النَّظَرِ ، وَرَغِبُوا فِي مَعْرِفَةِ الْحَقِ ، وَذَيْلِكَ أَنَّهُ دَعَا الْجُمْهُورَ [إلَى مَعْرِفَةِ اللهِ مِنْ الْمُتَكَلِّمِينَ وَسَط ، ارْتَفَعَ وَذَيْلِكَ أَنَّهُ دَعَا الْجُمْهُورَ [إلَى مَعْرِفَةِ اللهِ مِنْ المُتَكَلِّمِينَ وَسَط ، ارْتَفَعَ عَنْ حَضِيض الْمُتَكِلِينَ ، وَانْحَطَّ عَنْ تَشْغِيبِ الْمُتَكَلِّمِينَ ، ونَبَّة الْخَوَاصَ عَنْ حَضِيض النَّطَرِ التَّامُ فِي أَصْلِي الشَّرِيمَةِ . [وَالْحَمْدُ لِلْهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ اللهُ وَاللهِ عَنْ تَشْغِيبِ الْمُتَكَلِّمِينَ ، وَانْحَامُ فِي أَصْلِي الشَّرِيمَةِ . [وَالْحَمْدُ لِلْهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ اللهُ وَاللهِ عَنْ تَشْغِيبِ الْمُتَكَلِّمِينَ ، وَالْمَالَ السَّرِيمَةِ . [وَالْحَمْدُ لِلْهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ ] ٥٠ عَلْ فَاللهِ الشَّرِيمَةِ . [وَالْحَمْدُ لِلْهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ ] ٥٠ النَّمُونَ اللهُ عَلْمَ النَّهُ إِلَيْهِ إِلْهُ السَّرِيمَةِ . [وَالْحَمْدُ لِلْهِ رَبُ الْعَالَمِينَ ] ٥٠ النَّالَمِينَ ] ٥٠ النَّورَ النَّهُ إِلَيْهِ إِلَى السَّرِيمَةِ . [والْحَمْدُ لِلْهُ رَبُّ الْمُسَلِّيمَ اللهُ السَّرِيمَةِ . [والْحَمْدُ لِلْهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ ] ٥٠ الْمُورَالِيمَالَ إِلَيْهِ رَبُ الْعَالَمِينَ ] ٥٠ الْعَمْدُ اللهِ السَّرِيمَةِ اللهُ عَلَى وَالْمَالِهُ السَّالِيمِ اللْهُ الْمُعْرِيمِ اللْهُ الْعُرْدِيمَ النَّلُمِينَ اللْعَالَمُ اللهُ السَّرِيمَةِ اللهُ السَّمِيمَ اللْعَمْدُ اللْهُ الْعَالَمُ اللهُ السَّيْرِيمَ اللهُ الْعَالَمُ اللهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللْهُ الْعَلْمُ السَّيْرِيمَ الْعَالَمِينَ الْعُرْدِيمِ الْعَلْمَ الْعَالَمُ اللْهُ الْعَالَمُ اللْعَالَمُ اللْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمُ اللْعَالِمُ اللْعَلْمُ الْعَلْمُ اللْعَالْمُ اللْعَلْمُ اللْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللْعَلْمُ الْعَلْمُ اللْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللْعَلْمُ اللْعَالُمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْ

<sup>(</sup> ١ ) أن س : عا .

سقطت من ا ، م، س .

<sup>(</sup>٣٠) ئى ب: ترقع .

<sup>(</sup>٤) ني پ ، س ؛ ويرحمته .

<sup>(</sup>ە) ق ا : سىڭ .

<sup>(</sup> ٦ ) عبارة ا : و من معرفة إلى طريق وسط ي . وعبارة ب : د من معرفة الله ، سيحانه ، إلى طريق وسط ي . وعبارة م ، ص و من معرفة الله إلى طريق وسط ي .

<sup>(</sup>٧) سقطت من م ، مس . وعبارة ب : ﴿ وَاللَّهُ الْمُؤْقِّ وَالْهَادَى بِغَضْلُهُ ﴾ .

ضميمة العلم الإلهي

## المُسْأَلَةُ

# الَّتِي ذَكَرَهَا [الشَّيْخُ] '' أَبُو الْوَلِيدِ فِي فَصْلِ الْمَقَالِ [لَّتِي فَصْلِ الْمَقَالِ [لَّمَ عَنْهُ] ''

أَذَامَ اللهُ [عِزَّنَكُمْ ا <sup>١٦)</sup> ، وَأَبْقَى بَرَكَتَكُمْ ، وَحَجَبَ عُيُونَ النَّوَائِبِ عَنْكُمْ ، لِمَا فُقْتُمْ ، بِجَوْدَةِ ذِهْنِكُمْ ، وَكريهم طَبْعِكُمْ ، كَثِيرًا مِمْنْ يَتَعَاطَى هَذِهِ الْعُلُومَ <sup>(6)</sup>.

وَانْتَهَى نَظَرُّكُمُ السَّدِيدُ إِلَى أَنْ وَقَفْتُمْ عَلَى الشَّكُ الْعَارِضِ فِي عِلْمِ الْقَلْدِيمِ ، سُبْحَانَهُ ، مَعَ كَوْنِهِ مُتَعلِّقًا بِالْأَشْيَاءِ الْمُحْدَثَةِ [عَنْهُ] (0).

وَجَبَ عَلَيْنَا ، لِمَكَانِ الْحَقِّ ، وَلِمَكَانِ إِزَالَةِ هَذِهِ الشَّبْهَةِ عَنْكُمْ ، أَنْ نَحُلَّ هَذَا الشَّكَ بَعْدَ أَنْ نَقُولَ فِي تَقْرِيرِهِ ، فَإِنَّهُ مَنْ لَمْ يَعْرِف الرَّبْطَ. لَمْ يَعْدِف الرَّبْطَ. لَمْ يَعْدِف الرَّبْطَ. لَمْ يَعْدِف الرَّبْطَ. لَمْ يَعْدِف الرَّبْطَ. لَمْ يَعْدِدْ عَلَى الْحَلِّ .

<sup>(</sup>١) سقطت من ١.

<sup>(</sup> y ) سقطت من ب . والعنوا ن في م ، ص : (ضميمة لمسألة العلم القديم التي ذكرها أبو الوليد في فصل المقال . رضي الله عنه ) .

<sup>(</sup>٣) ني من : عزكم .

<sup>(</sup>ع) لم يذكر ابن رشد ، صراحة ، لن وجه هذه الرسالة التي ضمنها رأيه في العلم القدم .. ولكن هناك احتالا كبيراً أن يكون خطابه هنا السلطان يا أبو يعقوب يوسف يا لا لألفاظ التعظيم في الخطاب فحسب ، ولكن لأن ابن رشد يتحدث عن تفوق المخاطب على كثير و بمن يتعاطى هذه العلوم يا ، ونحن نجد المراكثي يحكى عن تلميذ ابن رشد يا أبو بكو بندود بن يحيى القرطبي قوله: وسمعت الحكيم أبا الوليد يقول غير مرة : لما دخلت على أمير المؤمنين أبي يعقوب وجدته هووأبوبكرين طفيل ليس معهما غيرهما يا ثم يحكى كيف سأله السلطان عن رأى الفلاسفة في الساء ، أقديمة هي أم سادئة ؟ وكيف تحرج ابن رشد من ذكر رأيهم في ذلك ، ثم كيف اطمأن عندما سمع كلام السلطان في ذلك ، إذ و جعل يتكلم على المسألة التي سألي عنها ، ويذكر ما قاله أرسطوطاليس وأفلاطون وجميع الفلاسفة، ويورد مع ذلك احتجاج أعل الإسلام عليم ؛ فرأيت منه غزارة حفظ لم أظنها في أحد من المشتغاين بهذا الشأن المتفرنين لهذا الشأن المتفرنين

<sup>(</sup> ه ) سقطت من ص 🛚

# [تَقْرِيرُ الشَّكِّ]

## وَالشُّكُ بَلْزَمُ مِكَلَا :

إِنْ كَانَتْ هَذِهِ كُلُّهَا فِي عِلْمِ اللهِ ، سُبْحَانَهُ ، قَبْلِ أَنْ تَكُونَ ، فَهَلْ هِيَ فِي فِي فِي خَل كَوْنِهَا ؟؟ .. أَمْ هِيَ فِي غِلْمِهِ ، فِي خَالِ كَوْنِهَا ؟؟ .. أَمْ هِيَ فِي عِلْمِهِ ، فِي خَالِ وُجُودِهَا ، عَلَى غَبْرِ مَا كَانَت عَلَيْهِ فِي عِلْمِهِ قَبْلَ أَنْ تُوجَدَ؟؟

[ فَإِنْ قُلْنَا : إِنَّهَا فِي عِلْمِ اللهِ فِي جَالِ وُجُودهَا عَلَى غَيْرِ مَا كَانَتْ عَلَيْهِ فِي عِلْمِ اللهِ فِي جَالِ وُجُودهَا عَلَى غَيْرِ مَا كَانَتْ عَلَيْهِ فِي عِلْمِ قَبْلَ أَنْ تُوجَدَ ] (() لَزِمَ أَنْ يَكُونَ الْعِلْمُ الْقَلِيمُ مُتَغَيَّرًا ، وَأَنْ يَكُونَ إِلَى عِلْمِ الْعَلَمِ إِلَى الْوُجُود (() قَدْ حَلَثَ هُنَالِكَ عِلْمٌ زَائِدٌ ، وَذَلِكَ مُشْتَحِيلٌ عَلَى الْعِلْمِ الْقَلِيم. .

وَإِنْ قُلْنَا : إِنَّ الْعِلْمَ بِهَا وَاحِدٌ فِي الْحَالَتَيْنِ ، قِيلَ ، فَهَلْ هِيَ فِي نَفْسِهَا ، أَعْنِي الْمَوْجُودَاتِ الْحَادِثَةَ قَبْلَ أَنْ تُوجَدَ ، كَمَا هِيَ حِينَ (الْ وُجِدَتُ ؟ وُجِدَتُ ؟

فَسَيَجِبُ أَنْ يُقَالَ : لَيْسَتْ فِي نَفْسِهَا قَبْلَ أَنْ تُوجَدَ كَمَا هِيَ حِنَ ('' وُجِدَتْ ، وَإِلاَّ كَانَ الْمَوْجُودُ وَالْمَعْدُومُ [وَاحِدًا] ('').

فَإِذَا سَلَّمَ الْخَصْمُ هَذَا ، قِيلَ لَهُ : أَفَلَيْسَ الْعِلْمُ الْحَقِيقِيُّ هُوَ مَعْرِفَةُ الْوُجُود عَلَى مَا هُوَ ١٧٧ / عَلَيْهِ ؟؟ الْوُجُود عَلَى مَا هُوَ ١٧٧ / عَلَيْهِ ؟؟

فَإِذَا قَالَ : نَكُمْ . . قِيل : فَيَجِبُ عَلَى هَذَا إِذَا اخْتَلَفَ الشَّيْءُ فِي نَفْسِهِ

<sup>(</sup>۱) سقطت من ا.

 <sup>(</sup>٢) راجع مدّهب ابن رشد في 8 الوبجود والعدم a ومعناهما والعلاقة بينهما في (تهاقت القلامقة)
 ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) في ب : ما وجدت .

<sup>( ۽ )</sup> تي ب : ما وجدت .

<sup>(</sup> ه ) في ص : وأحد .

أَنْ يَكُونَ الْعِلْمُ بِهِ يَخْتَلِفُ ، وَإِلاَّ فَقَدْ عُلِمَ عَلَى [غَيْرِ] (١) مَا هُوَ عَلَيْهِ .

فَإِذًا ، يَجِبُ أَحَدُ أَمْرَيْنِ : إِمَّا أَنْ يَخْتَلِفَ الْعِلْمُ فِي نَفْسِهِ ، أَوْ تَكُونَ الْحَادِثَاتُ غَيْرَ مَعْلُومَةٍ لَهُ . وَكِلاَ الْأَمْرَيْنِ مُسْتَحِيلٌ عَلَيْهِ ، سُبْحَانَهُ . الْخَادِثَاتُ غَيْرَ مَعْلُومَةٍ لَهُ . وَكِلاَ الْأَمْرَيْنِ مُسْتَحِيلٌ عَلَيْهِ ، سُبْحَانَهُ .

وَيُوكُدُ هَذَا الشَّكُ مَا يَظْهَرُ مِنْ حَالِ الْإِنْسَانِ ، أَعْنِى مِنْ تَعَلَّقِ عِلْمِهِ بِالْأَشْيَاءِ الْمَعْدُومَةِ عَلَى تَعْلِيدِ الْوُجُودِ ، وَتَعَلَّقِ عِلْمِهِ بِهَا إِذَا وُجِدَتْ ، فِإِلَّا شَيَاءِ الْمَعْدُومَةِ عَلَى تَعْلِيدِ الْوُجُودِ ، وَتَعَلَّقِ عِلْمِهِ بِهَا إِذَا وُجُودِ مَا فَإِنَّهُ مِنَ الْبَيِّنِ [بنَعْسِهِ] (١) أَنَّ الْعِلْمَيْنِ مُتَعَايِرَانِ ، وَإِلَّا كَانَ جَاهِلًا بِوُجُودِ هَا فَي الْوَقْتِ الَّذِي وُجِلَتْ فِيهِ .

وَلَيْسَ يُنْجِى مِنْ هَذَا مَا جَرَتْ بِهِ عَادَةُ الْمُتَكَلِّيِينَ فِي الْجَوَابِ عَنْ هَذَا ، بِأَنَّهُ ، تَعَالَى ، يَعْلَمُ الْأَشْيَاءَ قَبْلَ كَوْنِهَا عَلَى مَا تَكُونُ عَلَيْهِ فِي حِينٍ . كَوْنِهَا ، مِنْ زَمَانٍ وَمَكَانٍ وَغَيْرٍ ذَلِكَ مِنْ الصَّفَاتِ الْمُخْتَصَّةِ [بِمَوْجُودٍ] (١٣) مَوْجُودٍ .

فَإِنَّهُ يُقَالُ لَهُمْ : فَإِذَا وُجِدَتْ ، فَهَلْ حَدَثَ هُنَاكَ تَغَيْرٌ؟ أَوْ لَمْ يَحْدُثْ ؟؟... وَهُوَ خُرُوجُ الشَّيْءِ مِنَ الْعَدَمِ إِلَى الْوُجُودِ ؟؟

فَإِنْ قَالُوا : لَمْ يَحَدُّثْ ، فَقَدْ كَابَرُوا ، وَإِنْ قَالُوا : حَدَثَ مُنَالِكَ تَغَيَّرٌ ، قِيلَ لَهُمْ : فَهَلْ حُدُوثُ هَذَا [التَّغَيَّرِ] (\*) مَعْلُومٌ لِلْمِلْمِ الْقَلِيمِ ؟ أَمْ لَا ؟؟ .. فَيَلْزَمُ الشَّكُ الْمُتَقَدِّمُ .

وبِالْجُمْلَةِ .. فَيَعْسُرُ أَنْ يُتَصَوَّرَ أَنَّ الْعِلْمَ بِالشَّيْءِ ، فَبْلَ أَنْ يُوجَدَ ، وَالْعِلْمَ بِهِ بَعْدَ أَنْ وُجِدَ ، عِلْمٌ وَاحِدٌ بِعَيْنِهِ .

<sup>(</sup>١) أن أ : غيرها .

<sup>(</sup>۲) ڧائنانسە.

<sup>(</sup>٣) ئى س : يومود .

<sup>( ۽ )</sup> نيا عدا ب : التنبير .

فَهَلَا هُوَ تَغْرِيرُ [ هَذَا] (١) الشَّكُ ، عَلَى أَبْلَغ ِ مَا يُمْكِنُ أَنْ يُغَرَّرُ بِهِ١٧٨/ عَلَى مَا فَاوَضْنَاكُم فِيهِ .

# [حَلُّ الشَّكِّ]

وَخُلُّ هَذَا الشَّكُ يَشْتَدْعِي كَلَاماً طَوِيلاً . . إِلَّا أَنَّا هَا هُنَا [نَقْصدُ] (") لِلنُّكْتَةِ (") الَّتِي بِهَا يَنْحَلُّ .

وَقَدْ رَامَ أَبُو حَامِدِ حَلَّ هَذَا الشَّكُ فِي كِتَابِهِ الْمَوْسُومِ بِالتَّهَافُتِ، بِشَيْءٍ لَيْسَ فِيهِ مَغْنَعُ (أ)، وَذَلِكَ أَنَّهُ قَالَ قَوْلاً مَعْنَاهُ هَذَا : وَهُوَ أَنَّهُ زَعَمَ أَنَّ الْمِلْمَ وَالْمَعْلُومَ مِنَ الْمُضَافِ ، وَأَنَّهُ قَدْ يَتَغَيَّرُ أَحَدُ الْمُضَافَيْنَ ، وَلاَ يَتَغَيَّرُ الْمُضَافُ الآخَرُ فِي نَفْسِهِ ، كَذَلِكَ يُشْبِهُ أَنْ يَعْرِضَ لِلْأَفْسِاء فِي يَتَغَيَّرُ الْمُضَافُ الآخَرُ فِي نَفْسِهِ ، كَذَلِكَ يُشْبِهُ أَنْ يَعْرِضَ لِلْأَفْسِاء فِي يَتَغَيَّرُ المُضَافُ الآخَرُ فِي نَفْسِهِ ، كَذَلِكَ يُشْبِهُ أَنْ يَعْرِضَ لِلْأَفْسِاء فِي عِلْمَهُ ، مِنْ الْمُضَافُ الآخَرُ فِي نَفْسِهِ ، كَذَلِكَ يُشْبِهُ أَنْ يَعْرِضَ لِلْأَفْسِاء فِي عِلْمَهُ ، وَلا يَتَغَيَّرَ عِلْمَهُ ، مُشْبِحَانَهُ ، أَعْنِى أَنْ تَتَغَيَّرَ فِي أَنْفُسِهَا ، وَلا يَتَغَيَّرَ عِلْمُهُ ، مُنْ مَتَعَيِّرَ فِي أَنْفُسِهَا ، وَلا يَتَغَيَّرَ عِلْمُهُ ، مُشْبِحَانَهُ [بِهَا] (اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى المُعْلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ ال

وَمِثَالُ ذَلِكَ فِي الْمُضَافِ: أَنَّهُ قَدْ تَكُونُ الْاسْطُوانَةُ الْوَاحِدَةُ يَمْنَةَ زَيْد، ثُمَّ تَعُودُ يَسْرَقَهُ ، وَزَيْدُ بَعْدُ لَمْ يَتَغَيَّرْ فِي نَفْسِهِ .

<sup>(</sup>١) سقطت من ص .

<sup>(</sup>٢) فن ا: يقعبد.

 <sup>(</sup>٣) أصل النكتة: النقطة السوداء في اللون الأبيض ، أو العكس ، أو شبه ذلك ، وهي هنا
 مستخدمة في الحجاز ، ومعناها المسألة الدقيقة النابئة من إعمال دقيق للفكر .

<sup>(</sup>٤) فى أساس البلاغة للزمخشرى: فلان لنا مَقْنَع، وشاهد مَقْنَع، وشهود مَقَنَع، وشهود مَقَنَع، وشهود مَقَنَع، وألله المُقْنِعُ فهو الشاهد العدل، أما المُقْنِعُ فهو الرافع رأسه.

<sup>(</sup>ه) سقطت من ا .

وَلَيْسَ بِصَادِقِ . . فَإِنَّ الْإِضَافَةَ قَدْ تَغَيَّرَتْ فِي نَفْسِهَا ؛ وَذَلِكَ أَنَّ الْإِضَافَةَ الْإِضَافَةَ أَدْ تَغَيَّرَتُ فِي نَفْسِهَا ؛ وَذَلِكَ أَنَّ الْإِضَافَةَ الَّنِي كَانَتْ يَمْنَةً قَدْ عَادَتْ يَسْرَةً ، وَإِنَّمَا الَّذِي لَمْ يَتَغَيَّرُ هُوَ مُوْضُوعُ الْإِضَافَةِ ، أَغْنِي الْمَعَامِلَ لَهَا ، الَّذِي هُوَ زَيْدٌ .

وَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كَذَلِكَ ، وَكَانَ الْعِلْمُ هُوَ نَفْسُ الْإِضَافَةِ ، فَقَدْ (١) يَجِبُ أَنْ يَتَغَيَّرُ إِضَافَةُ الْاسْطُوانَةِ إِلَى زَيْدٍ يَجِبُ أَنْ يَتَغَيَّرُ إِضَافَةُ الْاسْطُوانَةِ إِلَى زَيْدٍ عِنْدَ تَغَيَّرُ هَا ، وَذَلِكَ إِذَا [عَادَتْ] (١) يَسْرَةُ بَعْدَ أَنْ كَانَتْ يَمنَةً .

وَالَّذِى يَنْحَلُّ بِهِ هَذَا الشَّكُّ عِنْدَنَا [هُوَ] (أ) أَنْ يُعْرَفَ [أَنَّ] (أ) الْحَالَ فِي الْعِلْمِ الْمُحْدَثِ مَعَ الْحَالَ فِي الْعِلْمِ الْمُحْدَثِ مَعَ الْحَالَ فِي الْعِلْمِ الْمُحْدَثِ مَعَ الْمَوْجُودِ هُوَ عِلَّةٌ ١٧٩/ وَسَبَبٌ لِعِلْمِنَا ، وَالْعِلْمُ الْقَدِيمُ هُوَ عِلَّةٌ ١٧٩/ وَسَبَبٌ لِعِلْمِنَا ، والْعِلْمُ الْقَدِيمُ هُوَ عِلَّةٌ وَسَبَبٌ لِلْمَوْجُودِ هُوَ عِلَّةٌ ١٧٩/ وَسَبَبٌ لِعِلْمِنَا ، والْعِلْمُ الْقَدِيمُ هُوَ عِلَّةٌ وَسَبَبٌ لِلْمَوْجُودِ .

فَلَوْ كَانَ إِذَا وُجِدَ الْمَوْجُودُ بَعْدَ أَنْ لَمْ يُوجَدُ حَدَثَ فِي الْعِلْمِ الْقَادِيمِ عِلْمُ زَائِدٌ ، كَمَا بَحْدُثُ ذَلِكَ فِي الْعِلْمِ الْمُحْدَثِ ، لَلَزِمَ أَنْ يَكُونَ الْعِلْمُ الْقَدِيمُ مَعْلُولًا لِلْمَوْجُود ، لَا عِلَّةً لَهُ .

فَإِذًا ، وَاجِبُ أَنْ لَا يَحُدُّثَ هُنَالِكَ تَغَيَّرٌ كَمَا يَحْدُثُ فِي الْعِلْمِ الْمُحْدَثِ وَهُوَ وَإِنَّمَا أَتَى هَذَا الْغَلَمِ الْمُحْدَثِ ، وَهُوَ وَإِنَّمَا أَتَى هَذَا الْغَلْمِ الْفُحْدَثِ ، وَهُوَ قِيَاسُ الْعَلْمِ الْفَلِيمِ عَلَى الْعِلْمِ الْمُحْدَثِ ، وَهُوَ قِيَاسُ الْغَلِيمِ عَلَى الْعَلْمِ الشَّاعِدِ ، وَقَدْ عُرِفَ فَسَادُ هَذَا الْقِيَاسِ .

وَكُمَا أَنَّهُ لَا يَخْدُثُ فِي الْفَاعِلِ تَغَيَّرٌ عِنْدَ وُجُودٍ مَفْعُولِهِ ، أَعْنَى تَغَيَّرًا لَمْ يَكُنْ قَبْلَ ذَلِكَ ، كَذَلِكَ لَا يَخْدُثُ فِي الْعِلْمِ الْفَدِيمِ ، سُبْحَانَه ، لَمْ يَكُنْ قَبْلَ ذَلِكَ ، كَذَلِكَ لَا يَخْدُثُ فِي الْعِلْمِ الْفَدِيمِ ، سُبْحَانَه ، لَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) قد : معناها هنا إفادة التحقيق .

<sup>(</sup>٢) أي ص : عادل .

<sup>(</sup>٣) أن أنام: فهو.

<sup>(</sup> ٤ ) يفير موجودة بالأصل .

<sup>(</sup>ە) ۋى! : ئىرا .

فَإِذًا ، قَدْ انْحَلَّ الشَّكُ ، وَلَمْ يَلْزَمْنَا أَنَّهُ إِذَا لَمْ يَحْدُثْ مُنَالِكَ [تَغَيَّرُ] () ، أغنى في العِلْمِ الْقَلِيم ، فَلَيْسَ يَعْلَمُ الْمَوْجُوهَ في حِين حُدُوثِهِ عَلَى مَا هُوَ عَلَيهِ ، وَإِنَّمَا لَزِمَ أَنْ لَا يَعْلَمَهُ بِعِلْمِ مُحْدَث ، [ بَلْ ] () جُدُوثِهِ عَلَى مَا هُوَ عَلَيهِ ، وَإِنَّمَا لَزِمَ أَنْ لَا يَعْلَمُهُ بِعِلْمٍ مُحْدَث ، [ بَلْ ] () بيطُم قليهم ، لِأَنَّ حُدُوثَ التَّغَيَّرِ في الْعِلْم عِنْدَ تَغَيَّرِ الْمَوْجُودِ إِنَّمَا هُوَ شَرْطُ فِي الْعِلْم قَلِيم أَلْمُحْدَث .

فَإِذَا ، الْعِلْمُ الْقَلِيمُ إِنْمَا يَتَعَلَّنُ لَ بِالْمَوْجُوداتِ 1 (الْ عَلَى مِعْمَة غَيْرِ السِّفَةِ النِّي يَتَعَلَّنُ بِهَا الْعِلْمُ الْمُحْدَثُ ، لَا أَنَّهُ غَيْرُ مُتَعَلِّنِ أَصْلاً ، كَمَا حُكِي عَنْ الْفَلَاسِفَةِ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ ، لِمَوْضِعِ هَذَا الشَّكُ ، أَنَّهُ ، شَبْحَانَهُ ، لاَ يَعْلَمُ الْجُزْقِيَّاتِ ، وَلَيْسَ الْأَمْرُ كَمَا تُوهِمَ عَلَيْهِمْ (الْ ، بَل يَرَوْنَ أَنَّهُ لَا يَعْلَمُ الْجُزْقِيَّاتِ ، وَلَيْسَ الْأَمْرُ كَمَا تُوهِمَ عَلَيْهِمْ (اللهُ ، بَل يَرَوْنَ أَنَّهُ لَا يَعْلَمُ الْجُزْقِيَّاتِ بِالْعِلْمِ الْمُحْدَثِ الّذِي مِنْ شَرْطِهِ الْحُدُوثُ بِحُدُوثِهَا ، لاَ مَعْلُولاً عَنْهَا ، كَالْحَالِ فِي الْعِلْمِ الْمُحْدَثِ .

وَهَذَا هُوَ غَايَةُ التَّنْزِيهِ الَّذِي يَجِبُ أَنْ يُعْتَرَفَ بِهِ، فَإِنَّهُ قَدْ اضْطَرَّ الْبُرْهَانُ إِلَى أَنَّهُ عَالِمٌ بِالْأَشْيَاءِ ، لِأَنَّ صُدُورَهَا عَنْهُ إِنَّمَا هُوَمِنْ جِهَةِ أَنَّهُ عَالِمٌ بِالْأَشْيَاءِ ، لِأَنَّ صُدُورَهَا عَنْهُ إِنَّمَا هُوَمِنْ جِهَةِ أَنَّهُ عَالِمٌ ، لَا مِنْ جِهَةِ أَنَّهُ مَوْجُودُ يَصِفَةٍ كَذَا ، بِلْ مِنْ جِهَةِ عَالِمٌ ، لَا مِنْ جِهَةِ أَنَّهُ عَالِمٌ ، كَمَا قَالَ تَعَالَى : (أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ ، وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ) (٥) وَقَدْ اضْطَرَ الْبُرْهَانُ إِلَى أَنَّهُ غَيْرُ عَالِمٍ بِهَا بِعِلْمٍ هُوَ عَلَى صِفَةِ الْعِلْمِ اللَّهُ فَاتُ اللَّهُ عَيْرُ عَالِمٍ بِهَا بِعِلْمٍ هُوَ عَلَى صِفَةِ الْعِلْمِ اللَّهُ فَاتُو اللَّهُ اللَّهُ عَيْرُ عَالِمٍ بِهَا بِعِلْمٍ هُو عَلَى صِفَةِ الْعِلْمِ اللَّهُ مُنْ خَلَقَ ، وَهُو اللَّهُ الْمُوجُودُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللّهُ ا

وْكَيْفَ يُمْكِنُ أَنْ يُتَصَوّر أَنَّ الْمَشَّائِينَ مِنَ الْحُكَمَاء بَرَوْنَ أَنَّ الْعِلْمَ

<sup>(</sup>١) أي أ: تنبراً،

<sup>(</sup>٢) قا، ب: إلا.

<sup>(</sup>٣) قيماً عداً ب: بالموجود .

<sup>(</sup>٤) أي كا توم الغزائي على الغلاسفة في (تهافت الغلاسفة) . راجع فيه من ٣٥ وما بعدها .

<sup>. 11:(77)</sup> 進(0)

الْقَدِيمَ لَا يُعِيطُ. بِالْجُزْفِيَّاتِ ، وَلَهُمْ بَرَوْنَ أَنَّهُ سَبَبُ [الْإِنْذَارِ] ('' فِي الْمَنَامَاتِ ، وَالْوَحْي ، وَغَيْرٍ ذَلِكَ مِنْ أَنْواعِ الْإِلْهَامَاتِ ؟؟

فَهَذَا مَا ظَهَرَ لَنَا فِي وَجِهِ حَلَّ هَذَا الشَّكُّ ، وَتَعُوَّ أَمْرٌ لاَ مِرْيَةَ فِيهِ وَلاَ شَكَّ .

وَاللَّهُ الْمُوَفِّقُ لِلصَّوَابِ ، وَالْمُرْشِدُ لِلْحَقِّ ، [بِلاَ ارْثِيبَابِ] ١٠، وَالسَّلاَمُ [عَلَيْكُمْ اللهِ [تَعَالَ] ١٠ وَبَرَكَانُهُ .

[ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ ، وَإِلَيْهِ الْمَرْجِعُ وَالْمَآبُ ] (") [ وَلِللَّهُ أَعْلَمُ ] (") . [ وَلَلْهُ أَعْلَمُ ] (") .

<sup>(</sup>١) في ص : الإندارات .

<sup>(</sup>٢) سقطت من ب، م، ص.

<sup>(</sup>٣) قيها عدا ب: عليك .

<sup>(</sup> ع ) سقطت من ب ، م ، ص .

<sup>(</sup>٥) سقطت من ا، ب ، م .

<sup>(</sup>٦) سقطت من ب ، م ، ص .

## كشاف

- ١ ــ المصطلحات .
- ٢ ــ المداهب والفرق.
  - ٣ \_ الأعلام .
  - ٤ \_ الكتب.
- ه ... الآيات القرآنية .
- ٣ ــ الأحاديث النبوية .
  - ٧ ــ الأماكن .
    - . ٨ المراجع .
  - ٩ ــ الموضوعات .

#### الصطلحات "

| الأذهان ص: ٤٧ .                                                                                                         | (١)                                                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أسباب التعلم ص: ٤٦ .                                                                                                    | أثمة ص: ٥٣.                                                                                                                                       |
| الآسباب الضرورية ص: ٦٣ .                                                                                                | أبدانهم ص: ٤٧.                                                                                                                                    |
| استحالة ص: ٥٠ .                                                                                                         | أبعاد الأجرام الساوية ص: ٢٧.                                                                                                                      |
| الاستخراج ص: ٢٣ .                                                                                                       | أتم أنواع القياس ص: ٣٣.                                                                                                                           |
| الاستنباط ص: ٢٣ ، ٢٧ ، ٢٧ ، ٣٢ ، ٣٢ ،                                                                                   | أتم أنواع النظر ص: ٣٣.                                                                                                                            |
| 10 .                                                                                                                    | آئم ص : £ \$ .                                                                                                                                    |
| الأسود ص : ٣١ .                                                                                                         | الاجتهاد ص : ٤٥ .                                                                                                                                 |
| أشباه ص : ٤٦ .                                                                                                          | أجزاء القياس ص : ٢٤ .                                                                                                                             |
| اشتراك الاسم ص : ٣٩ .                                                                                                   | الآجسام ص : ٤٠ ، ٤١ .                                                                                                                             |
| أشعرى ص : ٣٩ .                                                                                                          | الإجماع ص : ٣٣ ، ٣٣ ، ٣٥ ، ٣٣                                                                                                                     |
| أشكال الأجرام السهاوية ص: ٢٧ .<br>أصناف الذلائل ص: ٤٥ .<br>الأصول ص: ٧ ، ٤٥ ، ٤٧ ، ٣٣ .<br>أصول الشرع ص: ٤٥ ، ٨٥ ، ٩٥ ، | الإجماع ص . ٢٠ .<br>الإجماع الظني ص : ٣٤ .<br>الإجماع المستفيض ص : ٣٨ .<br>الإجماع اليقيني ص : ٣٤ .<br>احيال ص : ٣٧ .                             |
| ٧٧ .                                                                                                                    | الأحكام ص: ٢٤ : ٣٢ .                                                                                                                              |
| أصول الفقه ص : ١٥ ، ٣٧ .                                                                                                | الأحكام الشرعية ص: ٣٢ .                                                                                                                           |
| الإضافة ص : ٧٥ .                                                                                                        | الأحمر ص: ٣١ .                                                                                                                                    |
| اضطراری ص : ٤٣ .                                                                                                        | أحوال المعاد ص: ٣٧ .                                                                                                                              |
| الاعتبار ص : ٩ ، ٢٢ ، ٢٣ ، ٢٢ ،                                                                                         | الإخاء ص: ٨ .                                                                                                                                     |
| ۰۰، ۳۳، ۲۸. الاعتقادات المحرفة ص: ٦٦. الإعجاز ص: ٥٠. الإعراب ص: ٧. الأعراض ص: ٥٠، ٦٣. الأعراض ص: ٤٠، ٦٣.                | الأختصار ص : ٧ .<br>الاختيار ص : ٣٧ ، ١٤ .<br>اختيارى ص : ٤٣ .<br>الإدارية ص : ٥ .<br>الأدب (و : الآداب) ص : ٢ ، ٧ .<br>الأدلة المشتركة ص : ٢ ٤ . |

تكشف قهارس هذا الكتاب على صغر سجمه - خصوصا فهارس المسطلحات ، عن أهميته
 فن خلال المسطلحات التى استخدمها ابن رشد فى هذا النص يستطيع الباحث أن يبصر أشياء كثيرة
 يتميز بها فكره فى القضايا التى مرض لها فى هذا الكتاب .

بتحقیقها ص : ۳۲ . البعث ( الرسالة ) ص : ۳۱ . البعث الجسدی ص : ۵۰ . البعث الروحی ص : ۵۰ . بَسِّن بنفسه ص: ۵۲ ، ۳۷ ، ۷۳ .

#### ( <sup>(1</sup>)

> التأويلات البرهانية ص: ٥٨ . التأويل الحق ص: ٦٦ . التأويل الصحيح ص: ٦٢ . التأويلات الفاسدة ص: ٦٢ . التباعد ص: ٤٢ . التجوز ص: ٣٢ .

التباعد ص : ٤٢ . التنجوز ص : ٣٧ . تحقيق ص : ١٢ ، ١٦ ، ١٧ . التحقيق ( ضد التقليل ) ص : ٣٤ . التخيل ص : ٤٨ . التذكية ص : ١٤ ، ٢٦ .

تذييل ص : ١٣ . التسمية ص : ٤٠ . أفضل أصناف الموجودات ص: ٥٣. الأفعال الشرعية ص: ٦١. الأقعال الشرعية ص: ٦١. ٥٥. الأقاويل البرهانية ص: ١٩٠ الأدلة الجدلية (و: الأدلة الجدلية) ص: ١٠ ، ١١ ، ٢١ ، ٣١ ، ٥٥. الأقاويل الحطابية (و: الأدلة الحطابية)

لاقاویل الحطابیه (و: الاده الحطابیه) ص:۱۱،۱۱،۳۱،۳۱، ۳۱، ۳۸

الأقاويل الشرعية ص: ٥٦ ، ٦٥ . الأقاويل الشعرية ص: ١٠ .

الأقاويل المشتركة ص : ٦٠ . الأقاويل الوعظية ص : ١٠ .

> الأقيسة ص : ٧٤ . الآلة ص : ٧٦ ، ٧٦ .

الإلميات ص: ٢ ، ٧٧ ،

الإلزام ص: ٤١ .

الإمام (أمير المؤمنين) ص: ٥،٥٠، الإمام (أمير المؤمنين)

الإمامة ص: ٧.

الأمثال ص : ٤٦ ، ٤٧ . الإمكان في ذاته ص : ٥١ .

الأُمور العملية ص : ٤٤ .

الأمور النظرية ص: 14.

الأنبياء ص: ٥١ . الدناء

الإندار ص : ٧٧ . أنفسها ص : ٥٦ .

أنواع البراهين ص: ٧٤ .

الأهواء الفاسدة ص: ٦٦.

الأوائل العقلية ص: ٤٥.

أوجب ص: ٢٣.

آية الاستواء ص: ٣٣ ، ٤٨ .

إيجاد ص: ٤٢ .

لإيمان ص : ٨ ، ١١ ، ١١ ، ٣٧

. 72

الإيمان بالظاهر ص: ٥١.

#### (ح)

حادثة ص: ۷۲،۷۱.

الحافظ ص: ٤١. الحاكم ص: ٤٥. الحدوث ص : ٨ ، ٣٩ ، ٠ ٤ ، ٤٢ . حدوث العالم ص: ٤٠ . حديث النزول ص: ١٥، ٣٣، ٨٠. الحركات ص: ٤١. حركة الفلك ص: ٤٣. الحساب ص: ٢. الحس (و: الحسي) ص: ١٠، ٠٤٠ . 27 . 27 حشر الأجساد ص: ٣٧. حقائق البرهان ص : ١١٠٩ . الحقائق اليقينية ص: ٨. الحق ص: ۲۸، ۳۰، ۳۲، ۲۰، . ٧٧ : ٧١ : ٦٦ حق المعرفة ص: ٧٩ . الحقيقة ص: ٣٨ ، ٥٠ ، ٣٣ ، ٦٤ . الحكمة ص: ٥،٦،٥، ٩،٩، ٢٨، . 77 . 04 . 05 . 07 . 41 . 74 حکیم ص : ۵ ، ۷۱ .

التشبيه ص: ١٥ ، ٤٨ . . التصديق ص: ۱۰ ، ۲۱ ، ۳۱ ، ۳۱ ، ۳۱ 27 . 47 . 48 . 44 . 4V . 4E 00 1 F0 1 Y0 1 A0 1 1 F1 7 F. التصفح ص: ٩ ، ٣٣ ، ٤٢ . التصنيف ص: ٧. التصورص: ٥٥، ٣٥، ٧٥. التعريف ص: ١٥، ٣٩. التغير ص: ٣٩، ٧٧، ٧٥، ٧٦. التفاسير ص:٦. تفاضل ص: ٥٧ . التفقه ص : ٧٤ . التفلسف ص: ٥٩ . التوفيق بين الحكمة والشريعة ص: ٥. التقليل ص: ٧٤. التقوي ص: ٥٥، ٦٢، ٦٢، ٥٥. التقييد ص: ٧. التكفير ص: ٣٦، ٣٧، ٢٧. التكليف ص ٤٤ . التكون ص : ٤٠ ، ٧٢ . التمثيل ص: ٢٧ ، ٦١ . التناسب ص: ٦١ . التنزيد ص: ٧٦، ١٥. التهذيب ص: ٧. التواتر ص: ٣٥. التورع ص: ۳۰.

#### (ج)

الجاحد ص: 20 ، 00 . جبلة ص: ۳۰ . جحد الوجود ص: ۵۱ . الجدل ص: ۱۰ ، ۱۱ ، ۲۱ ، ۶۱ . الجدل ص: ۵۸ . الجدلية ص: ۵۸ . الجزاء الحسي ص: ۵۰ .

حواس ص : ١٧ . الحياة الفكرية ص : ٢٨ .

#### (j)

الحار ج ص : ٤٧ . خاص ص : ٣٨ . الحطابية ص : ٣٥ . الحطابيون ص : ٨٥ . الخطابيون ص : ٣٠ . الخطّ ص : ٣٢ . خليفة ص : ٣٠ . الحواص ص : ٣٩ . الحواص ص : ٣٩ ، الحيال (و : الحيالي) ص : ١٠ ، ٢٥ .

#### (2)

الدلائل الحطابية ص: ٥٠٠. الدلائل البرهانية ص: ٥٠٠. الدلائل البرهانية ص: ٥٠٠. الدلائل الجدلية ص: ٥٠٠. ٢٢٠ . ٢٢٠ . الدلالة الحقيقية ص: ٩٠، ١٥٠ ، ٣٢٠ . الدلالة الحازية ص: ٩٠. ١٥٠ ، ٣٢٠ . الدلالة الحازية ص: ٩٠. ١٥٠ ، ٣٢٠ . الدليل ص: ٣٠٠ . دليل العقل ص: ٥٠٠ .

#### (4)

الذات ص: ۲۹، ۳۰، ۳۹، ۲۹، ۶۲، ۱۵. الذات الإلهية ض: ۱۵. الذاتي ص: ۱۰، ۳۰، ۲۲. ذكاء القطرة ص: ۲۸.

(3)

الرؤيا الصادقة ص : ٣٩ . الرواية ص : ٧ . الروح ص : ٤٧ ، ٥٩ . روحي ص : ٨ . الرياضيات ص : ٢٧ .

#### (i)

#### ( w )

السبب ص: ٩ ، ٣٢ ، ٧٥ .
السبب الفاعل ص: ٤٠ .
السعادة ص: ٣٠ ، ٥٥ .
السعادة الأخروية ص: ١٠ ، ٤٠ ،
السعادة الإنسانية ص: ٣٠ .
السادة الإنسانية ص: ٣٠ .
السنة (القانون) ص: ٤٤ .
السياسة ص: ٣٠ .

#### (ش)

الشبيه ص: ٩، ٣٢. شرائط البرهان ص: ٦٣. الصدر الأول ص: ٦٥. الشراح ص: ٦. الصدق ص : ۲٤ ، ۳۵ ، ۵۱ . الشرع (و: الشريعة) ص: ۵، ۸، . 40 . 42 . 44 . 44 . 1 . 4 الصنائع ص: ٣٠. الصنائع العملية ص: ٧٨ . **TE . TT . TY . TI . Y4 . YA** 17 . 10 . 11 . 17 . TT . TO الصنائم العلمية ص: ٢٨. الصناعة ص: ٢٨ ، ٢٠ ، ٨٠ . 07 : 01 : 07 : 0 · 14 : 1V V4 : 70 : 77 : 77 : 37 : 37 : صناعة أصول الفقه ص : ٧٧ . . 77 : 77 : 70 صناعة التعاليم ص: ٧٧ . الشرك ص: ۴٠ . الشروح ص: ۲۰ ۸ ، ۱۳ . صناعة الصنائع ص: ٧٨. شروط البراهين ص : ٢٤ ، ٢٨ . صناعة علم الميئة ص: ٧٧. شروط الحكم ص : ££ . شروط الصحة ص : ٢٦ . صناعة المعرفة ص : ٢٦ . صناعة المنلسة ص: ٧٧. شروط النظر ص: ٢٩ . الصنعة ص : ۲۷ ، ۲۵ . شريعتنا الإلمية ص: ٣٠ ، ٣١ . الصور الجوهرية ص: ٣٣. شعري ص: ٦١ . الصورة ص: ٤٦، ٤٣، ٤٧. شقاء ص: ٤٧ ، ٥٤ . صوفي ص: ٥٠ ، ٢٥ . الشقاء الأخروي ص : ١٠ ، ٤٥ ، ٥٤ . 34 (ض) الشك ص : ۲۷ ، ۶۹ ، ۷۱ ، ۲۷ ، ضرورة النظر ص: ٧٣ . . V7 : V0 : VE : VT الشكل ص: ٧٤ . الضروري ص : ۲۶ ، ۳۰ . الشهوة ص: ٢٩ .

## ( **o o** )

الشيء بنفسه ص: ٤٧ . الشيء في نفسه ص : ٧٧ .

الشيء مثاله ص: ٥٥ .

الشيء نفسه ص: ٥٥ .

صاحب البرهان ص : ۱۰ ، ۹۳۱ ، ۳۳ ، صادق ص: ٧٥ . الصانع ص : ۲۲ ، ۲۲ . صحة الأبدان ص: ٦١ .

صحة النفس ( التقوى ) ص: ٦١ . الصفات الحسية للمعاد والجزاء ص: ٥٠ صناعة الحكمة ص: ١١، ١١، ٥٨.

الضروريات ص ٦٣ .

#### (ط)

الطبع إص : ۱۰ ، ۲۷ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۳۱ ، VO . NO . OF . VF . IV . طبيعة ص: ٣٠. طبيعة الموجود ص: ٤٠. الطرف المقابل ص: ١٤٠. الطرف الواحد ص: ٤٠. طرق الإيمان ص: ٤٦. طرق التصديق ص: ٥٠ ، ٢٠ .

طرق التصديق البرهانية س: ٥٥، ٣٠، طرق التصديق المشتركة س: ١٤، ٣١، ٢٥، طرق التصديق المشتركة س: ٣٤. ٣٠، طرق التعليم الشرعية ص: ٣٥. طرق التصور س: ٥٥، ٥٥. العطرق المحالية ص: ٧٥، ٥٥. طرق الدلائل ص: ٣١: ٣١. طرق الدلائل ص: ٥٤: طرق المحارق المحارة المحارق المحار

#### (4)

#### (ع)

العادة ص: ٤٦ ، ٥٨ . العارف ص: ٢٤ ، ٣٣ . العارف بالقدص: ٧٥ . عارض ص: ٣٠ . العالم ص: ٨ ، ١٠ ، ١٠ ، ١١ ، ٢١ ، ٢١ العالم ص: ١٠ ، ٢٠ ، ٢٠ ، ١١ ، ٢٤ .

العامة ص : ١٠ ، ٥٧ . العدالة الشرعية ص : ٢٨ .

العدل ص: ۵۳ . العدم ص: ٥٠ ، ٧٧ ، ٧٧ . العدم المحض ص : ٤٣ . العرش ص: ٤٣ . العرض ص: ۲۹ . العصر الوسيط ص: ١٤. عقائد ص: ٦. العقل ص: ۲۲، ۲۳، ۲۶، ۲۹، ۲۹، العقلي ص: ١٠: ٢٠ . ٢٠ . العلة ص: ٢، ٢٤، ٧٥. العلم ص: ۳۹، ۲۰، ۹۹، ۷۲، ۷۲، العلميات ص : ٣٦ . العلم الأزلى ص : ٣٩ . العلم الإلهي ص : ٨ ، ٣٩ ، ٦٩ ، ٧٧ ، ٧٧ . ٧٤ . العلم بالجزئيات ص : ٣٦ . علمُ البرهان ص : ٩ . العلم الحق ص: ٤٤ ، ٥٥ ، ٧٧ . علم زائد ص: ٧٥. العلم الشرعي ص: ٦٢ . العلم العملي ص: ٥٤. العلمُ في نفسه ص : ٧٣ . العلمُ القديم ص : ١٠ ، ٣٩ ، ٧١ ، ٧٧ . ٧1 ، ٧٠ ، ٧٢ علم الكلام ص: ٧،٦. العلم الحدث: ص ٢٩، ٧٥، ٧٦.

العلم المعلول عن الموجود ص: ٧٦ .

العلمُ المنفر ص : ٣٩ .

علم الهيئة ص : ٧٧ .

علوم الآخرة ص : ٥٥ .

علوم الأوائل ص: ٧.

علومُ التعاليمِ ص : ٧٧ .

العلوم ص: ٣.

العلوم العقلية ص : ٥،٧. في نقسه ص : ۷۶ ، ۷۰ . العلومُ العملية ص : ٦ . علوم الخالفين في الملة ص: ١٤. ( 0 ) علومُ المنطق ص : ٢٢ . القاضي ص: ۲۱. العلوم النظرية ص: ٣٥ . قاضي القضاة ص: ٦. العمل ص: ٧٤. قانون التأويل العربي ص : ٩ : ٣٣ . العمليات ص: ٣٥ ، ٣٦ . القدرة ص: ٥٠ . العمل الحق ص: ٥٥ ، ٥٥ . القدم ص : ٨ ، ٤٠ ، ٢ . العملَ الشرعي ص: ٦٢. قلم العالم ص: ٣٦ ، ٤٠ . قليم ص : ٨ ، ٤١ ، ٢٤ . (ġ) قديمة ص : ٧١ . الغائب ص: ۲۲، ۲۷، ۲۵، القديم الحقيقي ص: ٤٧ . القضاء ص: ٦. (ف) قلم معتاد ص : ١٥ . القُوةِ الباصرةِ ص: ٤٧. الفاسد ضرورة ص : ٤٧ . القوة الجدلية ص : ٥٧ . فأعل ص: ٤١، ٩٥. القوي النظرية ص: ٧٥ . فاعل الكل ص: ٤١. القياس ص: ٩ ، ٢٢ ، ٢٤ ، ٥٠ . فتوي ص : ٧ . . Vo فحص ص: ۲۵ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۱ القياس البرهاني ص: ٧٤ . فرسخ ص: ٥. القياس الجلمل ص: ٧٤ . فرض ( واجب ) ص : ۵۷ ، ۵۸ . القياس الحطابي ص: ٧٤ . فسادص: ۲۵. القياس الشرعي ص: ٢٢، ٣٢. الفضيلة الخلقية ص: ٧٨. القياس الشعري ص: ٢٤ . الفضيلة العلمية ص: ٧٨ ، ٣٠ ، ٣٠ . القياس الظني ص: ١ ، ٣٣ . الفضيلة العملية ص: ٣٠ . القياس العقلي ص: ٢٢ ، ٢٣ ، ٢٤ ، الفضيلة الكاملة ص: ٦٥. . YT . Yo الفطرة : ٥٢، ٤٦، ٢٩. القياس الفقهي ص: ٧٦ ٤ ٢٥ . الله ص: ۲، ۷، ۱۵، ۲۷، ۲۸، القياس المطلق ص : ٧٤ . . 01 . 4. القياس المغالطي ص: ٧٤ . الفقيه ص: ١٠ ، ٢١ ، ٢٤ ، ٢٥ ، ٣٠ القياس اليقيني ص: ٩ ، ٣٣ . . YE . YY . YY الفلسفة ص: ٢ ، ٧ ، ٨ ، ٢٧ . (4) القلسفة الإسلامية ص: ٣٨. فوتوستات ص: ١٦. کافر ص : ۲۶ ، ۲۵ ، ۲۷ ، ۵۳ ، فيلسوف ص: ٢، ٢١ ، ٢٥ . . 31

كتب البراهين ص ٢٥٠، ٥٣، ٥٤. متفاضلة ص : 31 . الكتب الحدلية ص: ٥٩. المتقابلات ص: ٣٩ ، ٤٢ . الكتب الجمهورية ص : ٦٢ . الكتب الخطابية ص: ٥٩. مثالات ص: ٥٦ ، ٥٥ . كتب القدماء ص: ٧٨. المجاز ص : ٧٤ . كفر ص: ١٠ : ١٩ ، ١٩ ، ١٨ ، ١٥ ، المجازي ص: ٣٢. . 77 . 04 . 04 . 07 عِانس ص : ۲۸ . الكليات ص: ٨ ، ٤٠ . المجهول ص : ۲۲۳ . کون ص : ۷۳ . عدت ص : ۸ : ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ عدث أزليا ص: ٤٧. (4) ألمحدثة ص: ٧١. المحدث الحقيقي ص: ٤٢ . اللاحق ص : ٢٧،٩. اللسان ص: ٧٤.

> لسان العرب ص : ٩ ، ٣٢ . اللغة ص: ٦. (4) ما بعد المادئ ص: ٨٨. المادة ص : ١٤٠ . مادي ص : ٨ . الماضي ص: ٤٧. مؤمن ص : ۹ ، ۲۶ ، ۲۳ ، ۲۳ . مأمور يه ص : ۲۲ . الماهية ص: 24 ، 34 . میاح ص: ۲۲ . المبادي ص: ٤٨ . ميادي الشريعة ص: 20 . المبدأ الأول ص: ١٥. ميداً زماني ص: 47 . المبدأ الأول ص: ٢٥. مبدأ زماني ص: ٤٧ . متخیل ص : ٤٨ .

> > المتشابهات ص: ٤٩ ، ٥٩ .

المتموف ص : ٧ .

متغير ص : ٣٩ ، ٧٧ .

متناه (و: غيرمتناه) ص: ٣١، ٢٤. المحسوسات ص: ٤٧ . يحظور ص : ۲۲ . عيط ص: ٨. المخلوقات ص: ٣٠. ملعب ص: ۲۵: ۲۵: ۲۵ . ۲۵ . مراتب الناس ص : ۲۰ ، ۳۰ . مراتب الوجود ص: ١٠ ، ٤٦ . مرحلة ص: ٣. المسائل النظرية ص : ٣٦ . المسبات ص: ٦٣. مستحيل ص: ۷۲، ۷۲. المستشرق ص : ۱۲ ، ۱۳ . مستمرض: ٤٢. مشهورة ص : ۵۰، ۵۰ . المصنوع ص: ٧٦ . المصنوعات ص: ٢٢ . المضاف ص: ٧٤. مظنونة ص: ٥٦ ، ٥٧ . المعادص: ٨ ، ١٠ ، ٤٩ . المعاد الروحي ص: ١٥. المعارف المشتركة من : ٥٨ . معاتد ص: ٥٤. المعدوم ص : ۲۷ ، ۷۷ ، ۷۳ .

المعرفة ص: ۲۲، ۲۵، ۲۵، ۲۲، . 08 ( 47 6 47 معرفة ألحق ص: ٣١ ، ٦٧ . معرفة الله ص : ٢٣ ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٤٥، المعقول ص : ٣٣ . المعلم ص: ٢٩ ، ٥٣ . معلول ص: ۳۹، ۲۹، ۲۵، ۷۱، ۷۳، المعلوم ص : ٧٣ ، ٧٤ ، ٧٥ . معيٰ ص : ٤٧ . المغالطة ص: ٧٤ . المفسرون ص : ٦ . مقمولة ص : ٥٧ . مقابلة ص: ١٦. مقادير الأجرام السماوية ص : ٢٧ . \_ المقارن ص : ٩ ، ٣٢ ، ٤١ . المقاييس البرهانية ص: ٢٦. المقاييس العقلية ص: ٢٦ . المقاييس الفقهية ص: ٧٤. المقترن ص : ٤٣ . القدمات ص: ۲٤، ۵۲، ۵۷. المقول ص : ٣٩ . المكان ص: ۲۲ ، ۲۹ ، ۷۳ . المكانية ص: ٤٨ . مکل*ب ص* : ٤٦ . ا الملكوت ص: ۲۲ ، ۲۳ . المتنع ص : ۲۸ . ممكن ص: ۲۹، ۲۹، ۵۰، ۵۰، ۷۵،

> . 01 ممكنة ص: ٥٤. ممكنة في نفسها ص: ٥٠ . المناظرة ص: ٧٧ .

المنطوق ص: ٣٣. المنقول ص: ٣٣ ، ٣٦ . المنهج ص: ۸ : ۱۱ ، ۱۰ ، ۱۱ . الموجد ص: ٤١.

الموعظة ص : ٣١ ، ٤٦ . موضوع الإضافة ص: ٥٧ . الموجودات ص: ۲۲ ، ۲۳ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ . £4 . £1 . £ . . 44 . 47 . 47 \$\$ : 0\$ : F\$ : V\$ : A\$ : Y6 : . ٧٦ : ٧٥ : ٧٣ : ٧٢ : ٦٢ : 48 الموجودات الحادثة ص: ٧٢ .

#### (0)

النبوات ص: 20 . النتائج ص: ٥٦ . النجوم ص : ٦ . الندب ص: ۲۲ . النصوص ص: ۲۵. النُّظَّارِ ص : ٧٧ ، ٧٥ ، ٦٣ . النظر ص: ۲، ۷، ۲۲، ۲۳، ۲۳، ۲۲، 47 . 77 . 77 . 77 . 77 . 79 OF ( 24 , 22 , TV , TT , T) . V1 . 70 . 72 النظر البرهاني ص: ٣١ ، ٣٢ . النظر الشرعي ص: ٢٢ . النظر في الموجودات ص: ٧٧ . النظريات ص: ٣٥. النفس ص : ٤٣ ، ٥٧ ، ٢٦ . نهي الوجود ص: ٥١ . النكتة ص: ٧٤ . النوع ص: ٧٥.

#### (1)

الواسطة ص: ٤٠ ، ٢٣ . الوجوب (و: واجب) ص: ۱۰، ۲۲ . ٧٦ : ٧٧ : ٦٧ : ٥٦ : ٥٢ : ٥٠ ألوجود ص: ١٠ ، ٣٩ ، ٤٠ ، ٤١ ،

الوجود الحسي ص: ٤٧ .

الوجود الحقيق ص: ٤٦ . الوجود الحيال ص: ٤٧ .

الوجود الحياق ص: ٤٦ . الوجود الدائي ص: ٤٦ .

الوجود الشبهي ص: ٤٧ .

الوجود العقلي ص: ٤٧ .

الوجود القديم ص: ٤٢ .

الوجود الكاثن الحقيقي : ٤٢ . الوجود المادي ص : ٤٢ .

الوجود الماضي ص: ٤١ .

الوجود المستقبل ص: ٤٩. وحدة الحقيقة ص: ٩، ١٠. وحدة الوجود ص: ٧. الوحى ص: ٧٧، ٧٧.

(6)

ينزهون ص : ٤٨ . يجوز ص : ٣٤ .

يحيل ص: ٥٠.

يستنبط ص: ۲۶، ۲۵، ۲۲. اليقين ص: ۱۱، ۲۱، ۳۳، ۳۵،

. 71 . 00 . 00 . 07

#### المذاهب والفرق

(1)**(**2) الأشعرية ص: ١٠ ، ٣٣ ، ٤٠ ، ٤١ الحشوية ص : ٧٥ . الحكام ص: \$\$.. . 72 4 77 4 07 4 07 4 0 . الحكماء ص: ٥٢ ، ٧٦ . أصحاب البرهان (أهل البرهان) ص: الحنابلة ص: ٣٣.. £A = £7 + £0 + Y0 + 11 + 1. . 77 . 70 . 00 . 07 . 19 أصحاب فلسفة الإشراق ص: ٣٨ . (**†**) أصبحاب هذه الملة (أمة محمد، ملة الخاصة ص : ۲۵ ، ۲۳ ، ۲۲ ، ۲۷ . الإسلام ) ص: ٢٥ ، ٢٦ ، ٣٦ ، . V1 6 01 (3) الأصوليون ص: ٣٥. الذين ينسبون أنفسهم إلى البرهان (إلى أفضل أصناف الناس ص: ٥٣ . الحكمة) ص: ١٥، ٦٦. الأمم السالفة ص: 28 . أمل الإيمان ص: ٣٨. **(**) أهل التأويل ص : ٣٧ ، ١٤ ، ٥٨ . أهل الحدل ص: ۱۰ ، ۱۱ ، ۲۹ ، ۸۰ الراسخون في العلم ص : ٢٤ ، ٣٤ ، ٣٧ . أهل ألحق ص : ٦٦ . أهل زماننا ص: ٣٩ ، ٩٩ . ( m) أهل الظاهر ص: ٥٨ . السلف ص: ۳۵ ، ۲۷ . أهل العلم (العلماء) ص: ٣٧ ، ٣٨ ، . 07 . 07 . 01 . 24 . 22 أهل العلم بالكلام ص: ٥٥ . (ش) أهل الفساد ص: ٢٥. الشافعي ( مذهب ) ص : ٣٤ . أمل القطر الفائقة ص: ٥٣ . شيعة أفلاطون ص : ٤١ ، ٤٢ . أهل المداهب ص: ٧٧ . أهل الموعظة ص: ٤٦ . ( op ) أهل النظر ص: ٨، ٩، ١١ ، ٢٨، الصدد الأول ص: ٢٥ ، ٣٠ . . 78 . 20 . 40 . 44 (2) (5) الحمهور (أكثر الناس) ص : ١١ ، ٦٤ العامة ص : ١١ .

(Ú)

الفيرق ص: ٦٧ . فرق الإسلام ص: ٦٧ . فرقة أرسطو ص: ٤١ . فرقة من الحكماء ص: ٤٣ . الفقهاء ص: ٥ ، ٨ ، ٩ ، ١٥ ، ٢٨ ، ٢٠ ، الفلاسفة ص: ٨ ، ١٠ ، ١١ ، ٢١ ، ٣١ ،

الفلاسقة ص : ۸ ، ۱۰ ، ۱۱ ، ۳۹ ، ۷۲ ، ۷۱ ، ۷۷ . فلاسفة الإسلام ص : ۵ ، ۱۰ .

(ق). القدماء ( الحكماء القدماء) ص: ٤٠ ، ٤١ .

> (م) المتأخر ص: ۲۵، ۲۷. المتصوفة ص: ۳۸، ۵۰، ۲۵. المتصوفة الفلاسفة المسلمون ص: ۷.

المتقدم ص: ٢٥ ، ٢٦ ، ٢٧ . المتكلمون ص: ٨ ، ١٠ ، ٣٩ ، ٤٠ ، . ٧٣ : ٦٧ : ٤٣ : ٤٢ : ٤١ مذاهب للعتزلة ص: ٦٦. ملعب الأشعرية ص: ٦٦. مذهب ابن رشد ص: ۷۲ . مذهب أفلاطون ص: ٤١ . مذهب أقلاطون ص: ٤١ . المذهب المالكي ص: ٥، ١٥، ٢٨. المشائين ص: ٣٩ ، ٧٦ . المشارك لنا في الملة ص: ٧٦ . المعتزلة ص : ١٠ ، ٥٧ . المُقلدون ص: ٦٧ . من يتعاطى النظر ( من يتعاطى البرهان ، من يتعاطى هذه العلوم) ص إ: ٤٩ . ٧1 . 01

(5)

اليهود ص : ٢ .

## الأعلام

بني عباد (أسرة) ص: ٦. (1)إبراهيم ( عليه السلام ) ص : ٢٣ . (5) ابن الأبار ص: ٧. جبريل ( عليه السلام ) ص : ١٥ . أبنَ توبرت ( عمد) ص: ۵. الجمعية الآسيوية ص : ٧ . ابن تيمية ص: ١٣٠. جوتييه ( ليون ) ص : ١٣ . أبن جربول (أبو مروان) ص: ٥. جورج حوراني ( دکتور ) ص : ۱۳ ، این رشد ص: ۱۹۰۸ ، ۷ ، ۸ ، ۹ ، . 14 . 17 . 10 . 12 Y1 . 10 . 15 . 18 . 11 . 1. . V1 . 07 . 0 . 1 . 1 . ابن سينا (الشيخ الرئيس) ص: ٣٦. (<sub>乙</sub>) ابن طفيل ( أبو بكر محمد بن عبد الملك) حبيب (شاعر) ص: ٧. ص: ۲۱ ، ۷۱ . الحلبي ( محمود البيطار ) ص : ٢١ . ابن عباس (عبدالله) ص ١٥. أبن عربي ( الشيخ عمى الدين ) ص : ٧ . أبو بكر بندود بن يحيى القرطبي ص: ٧١ (2) أبو جعفر هارون صّ : ٥ . دحية الكلبي ص: ١٥. أبو القاسم بن الطيلسان ص: ٧ . أبو المعالى ( عبد الملك بن أن عمد عبدالله أبن يوسف أبلويني ) ص: ٣٤ . **(1)** أحمد بن أحمد بن رشد ( جد أبي الوليد ) رينان (ارنست) ص: ٦. ص: ۲۱. أرسطوص: ۵،۲،۳۸،۳۸، ۱۱،۹ **(i)** إسحق (أحد سلاطين المرابطين) ص: ٥ ألزغشري ص : ٧٤ . أفرام البستائي ص: ٥. أَفَلَاطُونَ ص : ٢٤ ، ٧١ . \_ ( m) البير نصري نادر (دكتور) ص: ١٤ ، الشريف المرتضى ص: ٤٨. . 10

(ب

البخاري ص: ٣٥ .

( oo )

صبيح ( عمود على) ص: ١٣ .

#### (3)

عادل زعيتر ص: ٦. عبد المؤمن (مؤسس دولة الموحدين) ص: ٥،٦. عدنان (قبيلة) ص: ٥٣. على بن أبي طالب ص: ٥٣.

### (¿)

#### (ف)

الفارابي ( أبو نصر ) ص : ٣٦ .

#### (٢)

المتنبي ص : ٧ . محمد ( عليه الصلاة والسلام ) ص : ١٥ ،

۲۲، ۲۹، ۲۹، ۳۷، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹.

عمد أبو الفضل إبراهيم ص : ۲۸ .

عمود قاسم ( دكتور ) ص : ۲۱ .

المرابطين ص : ۵ .

المراكشي ( عبد الواحد ) ص : ۵ ، ۳ ،

المراكشي ( عبد الواحد ) ص : ۵ ، ۳ ،

الموسور أبو يوسف يعقوب ص : ۳ .

الموسدين ص : ۵ ، ۲ ، ۲۵ ، ۲۸ ، ۲۸ ،

مولار ( مرقس يوسف ) ص : ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ،

#### (0)

الناصر (أحد سلاطين الموحدين) ص: ٧ النظام ص: ٣٧.

#### (3)

یسار بن معاویة بن الحکم ص : 4۸ . یوسف بن تاشفین ص : ۵ ، ۲ ، ۷۱ .

## الكتب المدكورة بالمتن والتحقيق

(1)

ابن رشد والرشدية ص: ٢ ، ٧ . إحياء علوم الدين ص: ٥٥ . أساس البلاغة ص: ٧٤ . الاقتصاد في الاعتقاد ص: ٥٠ . إباحام العوام عن علم الكلام ص: ٤٧ . أمالي المرتضى ص: ٤٨ .

( ب ) بداية المجتهد ونهاية المقتصد ص : ۲۱ .

(ت)
تهافت النهافت ص: ۸، ۵۲، ۷٤.
تهافت الفلاسفة ص: ۳۹، ۵۲، ۹۳،
۷۲، ۷۲.
التوفيق بين الشريحة والفلسفة ص: ۴۳.

( د ) دائرة المعارف الحديثة ص : ه .

(١) رسالة العقائد والوعظ إلى ملك شاه ص: ٥٠ .

(ض) ضميمة العلم الإلمى ص : ١٦ ، ١١ ، ١٢ ١٣ ، ١٤ ، ١٦ ، ١٩ .

(ف)

فصل المقال ص: ١، ١١، ١٢، ١٣، ١٣٠ . ١٥ . ١٠ . ١٥ . ١٥ . ١٥ . ١٥ . ١٥ . قضائح الباطنية ص: ٥٠ . . ١٥ . فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ص: فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ص: ١٠ . ١٥ . ٢٥ . ٢٥ . ١٥ . ١٥ .

(4)

كتاب فلسفة ابن رشد ص : ١٢ . كتاب الكليات ص : ١٤ . كشاف اصطلاحات الفنون ص : ٣٥ .

(4)

لسان العرب ص: ٧٤ .

(4)

مشكاة الأنوار ص: ٥٠. المضنون به على غير أهله (الكبير) ص: ٥٠. المعجب في تلخيص أخبار المغرب ص: ٥، ٢، ٢١. مناهج الأدلة ص: ٨، ١٢ ، ١٣، المنقد من الضلال ص: ٥٠.

## الآبات القرآنية

| الصفحة     | السورة   | رقمها | الآية                                                                                                               |
|------------|----------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *1         |          | ۱۸۳   | ( كتب عليكم الصيام كاكتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون)                                                            |
|            |          |       | ( كتب عليكم الصيام كاكتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون)<br>( هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب |
| 4.5        | آل عمران | ٧     | وأخر متشابهات) الآية                                                                                                |
| <b>£</b> 9 | •        | ٧     | ( وما يعلم تأويله إلا الله)                                                                                         |
| 04         | •        | ٧     | ( وما يعلمُ تأويله إلا الله )                                                                                       |
| 44         | *        | 141   | ﴿ ويتفكرُ ون في خلق السموات والأرض ﴾                                                                                |
| **         | الأتمام  | ۷٥    | ( وَكَلَّلُكُ نَرِي إِبْرَاهِمِ مَلْكُوتِ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ )                                                 |
| YY         | ٠,       | ۱۸۵   | ( أو لم ينظروا في ملكُوت السموات والأرض وما خلق الله من شيء)                                                        |
| £Y         |          |       | ( وهو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام وكان عرشه على الماء)                                                      |
| £ 4"       | إبراهيم  |       | (يوم تبدل الأرض غير الأرض والسموات)                                                                                 |
|            | •        |       | ( أَدَعُ إِلَىٰ سِبِيلِ رَبِكُ بِالْحُكُمَةُ وَالْمُوعَظَةُ الْحُسَنَةُ وَجَادَهُمُ بِالَّتِي هِي                   |
| 71         | النحل    | 140   | أحسن)                                                                                                               |
|            |          |       | ﴿ ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربى وما أوتيتم من العلم                                                         |
| 94         | الإسراء  | ٨٥    | إلا قليلا)                                                                                                          |
| ۲۳         | طه       | ٥     | ( الرحمن على العرش استوى )                                                                                          |
| 34         | اسخيج    | **    | ( أن بنال افة لحومها ولا دماؤها ولكن بناله التقوى منكم)                                                             |
| 77         | العنكبوت | ŧ0    | ( إن الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر )                                                                               |
| ٥٣         | لقمان    | ۱۳    | ( إن الشرك لظلم عظيم )                                                                                              |
|            |          |       | ﴿ إِنَّا عَرَضَنَا الْأَمَّانَةَ عَلَى السَّهُ وَاتَّ وَالْأَرْضِ وَإِلَّجَالَ فَأَبِينَ أَن                        |
| 77         | الأحزاب  | VY    | يحملنها ) الآية                                                                                                     |
| 44         | فصلت     | 11    | ( مم استوی إلی السیاء وهی دخان )                                                                                    |
| YY         | الحشر    | 4     | ( فاعتبروا يا أولى الأبصار )                                                                                        |
| Yo         | الحشو    | i Y   | ﴿ فاعتبروا يا أولى الأبصار                                                                                          |
| ٧٦         | الملك    | 11    | ألا يعلم من خلق ، وهو اللطيف الحبير )                                                                               |
| 44         | الغاشية  | 17    | ( أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت ، وإلى السهاء كيف رفعت )                                                           |

## الأحاديث النبوية

| لمبغدها | 1     |         |     |          |         |                 | ىلىشا | L.       |                                | j, |
|---------|-------|---------|-----|----------|---------|-----------------|-------|----------|--------------------------------|----|
| 74      | •     | •       | •   | •        |         | •               | •     | له       | و صدق الله وَكلب بطن أخي       | 7  |
|         | ، داع | . هل مز | . • | ل فأعطيه | ن ساتا  | هل ه            | فيقول | لدنيا ،  | و ينزل الله كل ليلة إلى سهاء أ | ¥  |
| **      | •     | •       | •   | •        | •       | ٠ 4             | فأغفر | مستغفر   | فأستجيب له ؟ هل من             |    |
| ££      | ٠     | •       | •   | ه أجره   | نيطأ فا | وإذا أ          | راڻ ، | ، فله أج | و إذا اجتهد الحاكم فأمهاب      | ۳  |
| 23      | •     | -       | ٠   | ينوا بيء | ، ، ويؤ | إلا ال <u>ة</u> | 引义    | ، يقوأوا | ء أنزت أن أقائل الناس سي       | £  |
| £A      | •     | •       |     |          |         |                 |       |          | و إعتقها فإنها مثمنة ، .       |    |

## الأماكن

(m) (1) شهال أفريقيا ص : ١٥٠ . أحدص: ٤٨ . أسبانيا الإسلامية ص: ١٥. (ف) الإسكوريال (مكتبة) ص: ١٣ ، ١٣ . 17 : 17 : 18 فارأب ص: ٣٦. أشبيلية ص: ٦. (5) أليسانة ص: ٦. الأندلس ص: ٢٠٦٠٠. القاهرة ص: ٥، ٣، ١٣، ١٧، ٣٧، قرطية ص: ٩٠٥. (w) البحر المتوسط ص : ٣ . (4) بلاد الإسلام (العالم الإسلامي) ص: ٧٧ بلنسية ص: ٦. لينان ص: ١٤ ، ١٤ . بيروت ص: ٥ ، ١٤ . (4) ( ") مراکش ص: ۲،۷، مرسية ص : ٧ . ترکستان ص : ۳۹ . مصرص: ۱۳،۱۲، ۱۳، التيمورية (مكتبة) ص: ١٩ : ١٩ . المغرب ص: ٥، ١٥، ٢٧ . المكتبة الأهلية ص: ١٦ ، ١٧ . (5) ميونيخ ص: ١٢. الجزائر ص: ١٣. (0) جوين ص : ٣٤ . ئيسابور ص: ٣٤. (3) (3) دار الكتب المصرية ص: ١٥. اليونان ص: ٥. دمشق ص : ٧ . الكتاب

المؤلف

ابن جلجل (أبو داود): طبقات الأطباء والحكماء. تحقيق فؤاد سيد. طبعة سلمانبن-سانالأندلسي: المعهد العلمي الفرنسي . القاهرة سنة ١٩٥٥ م .

: تهافت التهافت . طبعة القاهرة سنة ١٩٠٣ م.

الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة . تحقيق د . محمود قاسم . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م .

أبو حامد الغزالى

این رشد

: تهافت الفلاسفة . طبعة القاهرة سنة ١٩٠٣ م .

الاقتصاد في الاعتقاد . طبعة محمود على صبيح . القاهرة « بدون تاريخ »

المنقد من الضلال . طبعة محمود على صبيح . القاهرة بدون تاريخ .

إلحام العوام عن علم الكلام . طبعة محمود على صبيح القاهرة « بدون تاريخ » .

مجموعة رسائل بها: (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة)، و (الرسالة الوعظية)، و (مشكاة الأفوار)، و (رسالة العقائد والوعظ إلى ملك شاه). طبعة القاهرة مديرة المديرة المدي

مجموعة رسائل بها: (القسطاس المستقيم) ، و (منهاج العارفين) ، و (الرسالة اللدنية) ، و (رسالة الطير) ، و (أيها الولد) ، و (المضنون به على غير أهله «الحبير») و (المضنون به على غير أهله «الصغير») . طبعة مكتبة الجندى . القاهرة « بدون تاريخ » .

: ابن رشد والرشدية . تعريب عادل زعيتر . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٧ م .

أرنست رينان

أفرام البستاني : دائرة المعارف . المجلد ٣ . بير وت سنة ١٩٦٠ م .

التهانوي : كشاف اصطلاحات الفنون . طبعة الهند . كلكته

سنة ١٨٩٢ م .

الشريف المرتضى : أمالى المرتضى . تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤ م .

عبده الحلو: ابن رشد فيلسوف المغرب. طبعة بيروت سنة ١٩٦٠م

عبد الواحد المراكشي : المعجب في تلخيص أخبار المغرب . تحقيق محمد سعيد العربان . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .

فرح أنطون : ابن رشد وفلسفته . طبعة الإسكندرية سنة ١٩٠٣ م .

فیلیب حتی ، وآخرون : تاریخ العرب ؛ مطول » ج ۲ ، ۳ . طبعة بیروت سنة ۱۹۵۳ م .

د. محمد بيصار : في فلسفة ابن رشد ، الوجود والحلود . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤ م .

محمد فؤاد عبد الباق : المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم . طبعة القاهرة سنة ١٣٦٤ ه .

د . محمد على أبوريان : أصول الفلسفة الإشراقية عند شهاب الدين السهر وردى . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م .

د. محمود قاسم : نظرية المعرفة عند ابن رشد. طبعة القاهرة . مكتبة الأنجلوالمصرية « بدون تاريخ » .

الأب يوجنا قمر : ابن رشد ج ١ . طبعة بيروت . المطبعة الكاثوليكية « بدون تاريخ » .

يوسف كرم، ود. مراد: . . . . . . . .

وهبه ، ويوسف شلاله : المعجم الفلسني . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م

# فهرس الموضوعات

| سفحة       | • |   |   |   |     | الموضوع                      |
|------------|---|---|---|---|-----|------------------------------|
| ۰          |   |   |   |   |     | مقدمة :                      |
| •          |   |   |   |   |     | ۱ ــ عن ابن رشد              |
| ٨          |   |   |   |   | : 4 | ٢ ــ قضايا فصل المقال الفكري |
|            | • |   | • | • |     | العالم عند ابن رشد           |
|            | • |   | * |   |     | المعاد عند ابن رشد           |
|            |   |   |   |   |     |                              |
| ۱۲         |   |   |   |   | •   |                              |
| 14         |   |   |   |   |     | كتاب فصل المقال:             |
| <b>Y 1</b> |   |   |   |   |     | مقلمة :                      |
| 44         | • | • |   | • | •   | حكم دراسة الفلسفة : .        |
| 44         | • |   |   |   |     | ضروٰرة النظر                 |
| 44         |   |   |   |   |     | شروط النظر                   |
| ۳.         |   | • | • | • | •   |                              |
| ٣١         |   | • |   | • | •   |                              |
| ٣Y         |   |   |   |   |     | التأويل                      |
| 41         | • | - | • |   |     | دف بند نشده مس               |
| ٣٨         |   |   | • |   |     | FA 21 1 85                   |
| ٤٠         |   |   | • |   |     |                              |
| ٤٤         |   |   |   |   |     |                              |
| ٤٩         |   |   | • |   |     | المعاد                       |
| ٥į         | • | • |   |   |     | مقصود الشرع                  |
| ٥٥         |   |   |   |   |     | ما قى التصليدة               |

| 1.4                     |   |    |   |   |   |              |
|-------------------------|---|----|---|---|---|--------------|
| مراتب الناس             |   |    |   | • |   | ολ .         |
| لفرق الإسلامية والتأويل |   |    |   | • |   | ٠. ٢٢        |
| طرق التعليم الشرعية .   |   |    |   | • | • | ٦٤ .         |
| خاتمة                   | • | •  | • |   | • | 33 .         |
| ضميمة العلم الإلهي :    |   |    |   |   |   | 74           |
| تقرير الشك              | • | •  |   |   | • | ٧٢.          |
| حل الشك                 | • |    |   |   | • | ٧٤ .         |
| كشاف :                  |   |    |   |   |   | ٧٩           |
| المطلحات.               |   |    | • |   |   | ۸١.          |
| المذاهب والفرق .        | • | •  |   |   | # | 11 .         |
| الأعلام.                |   | •  |   |   |   | ۹۳ .         |
| الكتب .                 |   | ٠. |   |   | * | 40 .         |
| الآيات القرآنية .       | • | •  |   |   |   | 44 .         |
| الأحاديث النبوية        |   |    |   |   | * | <b>1</b> V . |
| الأماكن                 | * | •  |   | • |   | ۹۸ .         |
| المراجع                 | • |    |   | • |   | 11 .         |
| فهرس الموضوعات          |   |    | • |   |   | 1.1.         |

| 1994/11 | رقم الإيداع   |                 |
|---------|---------------|-----------------|
| ISBN    | 977-02-5882-2 | الترقيم المدولي |

1/99/٦١ طبع بمطابع دار المعارف (ج.م.ع.)

Dhakha'ir Al-'Arab

47





To: www.al-mostafa.com